
ISSN 3103-3253
Copyright © FSCIRE                                            PaOP 3 (2025) 1

Due recenti edizioni di al-Tafsīr al-kabīr  
di Abū l-Qāsim al-Qušayrī
Rosalia Schimmenti

Two Recent Edition of al-Tafsīr al-kabīr by Abū l-Qāsim al-Qušayrī

The al-Tafsīr al-kabīr is a classical Qurʾānic commentary attributed to Abū 
l-Qāsim al-Qušayrī (d. 465/1072), a noteworthy Nishapurian mainly known 
for two works: al-Risāla al-Qušayriyya fī ʿilm al-taṣawwuf and the Qurʾānic 
commentary Laṭāʾif al-išārāt, characterised by a Sufi exegesis. Since the 1960s 
a growing interest for this previously lesser known tafsīr took place, especially 
concerning the issue of his possible authorship by Abū l-Qāsim al-Qušayrī or 
his son Abū Naṣr. This contribution proposes a status quaestionis of the stud-
ies on al-Tafsīr al-kabīr, with a particular focus on two recently-published 
editions: the first one, edited by al-Maymūnī al-Muṭayrī, is based on the man-
uscript preserved in the Süleymaniye Library of Istanbul, MS Laleli 198; the 
second, edited by Fāṭima al-Qāsimī, is based on the same codex and on anoth-
er copy, preserved in the Çankırı library and identified by the number 575.

Keywords: al-Qušayrī, al-Tafsīr al-kabīr, Qurʾānic Commentary

1. Introduzione

Abū l-Qāsim ʿAbd al-Karīm ibn Hawāzin al-Qušayrī (m. 465/1072), 
figura autorevole della città di Nishapur tra il IV e il V secolo dell’egira, 
è stato un imam, teologo, giurista, esegeta coranico e maestro della tra-
dizione sufi.1 È noto in particolare per due delle sue opere: il trattato 

1  Per alcune notizie biografiche su al-Qušayrī si veda: A.D. Knysh, “Translator Intro-
duction”, in Abu ʾl-Qasim Al-Qushayri, Al-Qushayri’s Epistle on Sufism/Al-Risala 
Al-qushayriyya fi ʿilm Al-tasawwuf, trad. di A.D. Knysh, Reading, Garnet Publishing, 
2007, pp. xxi–xxvii; M. Nguyen, Sufi Master and Qurʾān Scholar: Abū l-Qāsim al-
Qušayrī and the Laṭāʾif al-išārāt, Oxford, Oxford University Press, 2012; F. Chiabotti, 
“The Spiritual and Physical Progeny of ʿAbd al-Karīm al-Qušayrī: A Preliminary Study 

127–138



R. Schimmenti

PaOP 3 (2025)128

al-Risāla al-qušayriyya fī ʿilm al-taṣawwuf e il commentario sufi del 
Corano Laṭāʾif al-išārāt.2 Oltre a quest’ultimo, al-Qušayrī sembra aver 
composto anche un altro tafsīr che presenta un’esegesi di tipo classico, 
priva di elementi riconducibili al sufismo, che è stato però in gran par-
te trascurato, nonostante le attestazioni dei biografi.3 La prima men-
zione di quest’opera si trova nel Kitāb al-siyāq li-tāʾrīḫ al- Nīsābūr4 
di suo nipote ʿAbd al-Ġāfir al-Fārisī, che riferisce di un commentario 
coranico dell’autore con il titolo di al-Tafsīr al-kabīr.5 Una generazio-
ne più tardi, al-Ḥāfiẓ Ibn ʿAsākir (m. 571/1176) nel Tabyīn kaḏib al-
muftarī e Ibn al-Ṣalāḥ (m. 643/1245) nelle sue ṭabaqāt riferiscono: 
“[Al-Qušayrī] compose il al-Tafsīr al-kabīr prima del 410”.6

Alcuni biografi successivi hanno inteso questo riferimento al “gran-
de commentario” (tafsīr al-kabīr) come un’indicazione alle Laṭāʾif al-

in Abū Naṣr al-Qušayrī’s (d. 514/1120) Kitāb al-Šawāhid wa-l-amṯāl”, Journal of Sufi 
Studies 2 (2013), pp. 46–77; Ead., Entre soufisme et savoir islamique: L’œuvre de ʿAbd 
al-Karīm al-Qushayrī (376-465/ 986-1072), tesi di dottorato, Aix-Marseille Université, 
2014; K.Z. Sands, “Introduction”, in Abū l-Qāsim ʿAbd al-Karīm al-Qushayrī, Laṭāʾif 
al-Ishārāt/Subtle Allusions: Great Commentaries on the Holy Qurʾān, Sūras 1–4, a cura 
di K.Z. Sands, Louisville, Fons Vitae, 2017, pp. IX–XXVI.
2  Sono entrambe opere della maturità, composte nel 437/1045 o 1046.
3  Nella sua edizione di al-Tafsīr al-kabīr, ʿAbdullāh ibn ʿAlī al-Maymūnī al-Muṭayrī 
riflette sulle possibili cause dell’assenza di riferimenti a questo commentario nella suc-
cessiva tradizione esegetica. Una delle ipotesi è che le Laṭāʾif al-išārāt di al-Qušayrī, 
insieme al Taysīr fī al-tafsīr di Abū Naṣr, possano aver parzialmente oscurato questo 
commentario precedente. Tra le altre ipotesi indicate considera la possibilità che gli ese-
geti successivi abbiano attinto a quest’opera senza citarla esplicitamente, oppure che 
siano stati impossibilitati a farlo perché parti del commentario andarono perdute nel 
tempo. Si veda l’introduzione di al-Muṭayrī ad Abū l-Qāsim al-Qušayrī, al-Tafsīr al-
kabīr o al-Taysīr fī ʿilm al-tafsīr, a cura di ʿA.ʿA.M. al-Muṭayrī, vol. I, Cairo, Dār al-
lūʾluʾa, 2022, pp. 11–200, in partic. 127–131.
4  ʿAbd al-Ġāfir al-Fārisī, al-Muntaḫab min al-siyāq li-tāʾrīḫ al-Nīsābūr, a cura di I. ibn 
Muḥammad al-Ṣarīfīnī, Beirut, Dār al-Fikr, 1993, p. 355.
5  Al-Muṭayrī riferisce che in una copia manoscritta del Kitāb al-Siyāq li-tāʾrīḫ al-Nīsābūr 
di al-Fārīsī alcune parole che risultano poco leggibili sono state indicate nel al-Muntaḫab 
min al-siyāq li-tāʾrīḫ al-Nīsābūr con la data del 410 dell’egira. Al-Tafsīr al-kabīr, a cura 
di ʿA.ʿA.M. al-Muṭayrī, vol. I, Cairo, Dār al-lūʾlu aʾ, 2020, p. 118. Si veda ʿAbd al-Ġāfir 
al-Fārīsī, al-Muntaḫab min al-siyāq li- tāʾrīḫ al-Nīsābūr, selezione dei testi di I. ibn 
Muḥammad al-Ṣarīfīnī, a cura di M.K. al-Maḥmūdī, Tehran, Safīr Ardehāl, 2012, p. 525.
6  Ibn ʿAsākir, Tabyīn kaḏib al-muftarī fīmā nusiba ilā al-ʾimām al-ʾAšʿarī, a cura di 
A. al-Šarafāwī, Damascus, Dār al-Taqwā, 2018, p. 512: “Faṣannafa al-tafsīr al-kabīr 
qabla al-ʿašar wa-arbaʿi-miʾa wa-rattaba al-maǧālis”. Ibn al-Ṣalāḥ, Ṭabaqāt al-fuqahāʾ al-
šāfiʿiyya, a cura di ʿA. ʿUmar, Cairo, Maktabat al-Ṯaqāfa al-Dīniyya, 2009, pp. 289–290: 
“Faṣannafa al-tafsīr al-kabīr qabla al-ʿašar wa-arbaʿi-miʾa”. Le traduzioni sono dell’autri-
ce, se non diversamente specificato.



Due recenti edizioni di al-Tafsīr al-kabīr di Abū l-Qāsim al-Qušayrī

PaOP 3 (2025) 129

išārāt. Tuttavia, se la data del 410 dell’egira è corretta, non coincide-
rebbe con quella di composizione delle Laṭāʾif, che è del 437/1045. 
Inoltre, lo studioso Martin Nguyen ha evidenziato un interessante ri-
ferimento presente nella Risāla al-laduniyya di Abū Ḥāmid al-Ġazālī 
(m. 505/1111), in cui l’autore distingue il tafsīr di ʿAbd al-Raḥmān 
al-Sulamī (m. 412/1021), che presenta un’esegesi di carattere sufi del 
Corano, da altri tre tafāsīr – di al-Ṯaʿlabī (m. 427/1035), al-Māwardī 
(m. 450/1058), e al-Qušayrī –, assimilando quest’ultimo a una tradi-
zione esegetica più classica.7 Considerato il tipo di esegesi delle Laṭāʾif, 
questa indicazione di al-Ġazālī avvalora ulteriormente l’ipotesi dell’esi-
stenza di un altro tafsīr di al-Qušayrī, privo di elementi riconducibili a 
un’esegesi di carattere sufi.

Il riferimento ad al-Tafsīr al-kabīr che ha generato maggiore am-
biguità è quello riportato da Ibn Ḫallikān (m. 681/1282), il quale ha 
affermato: “Egli [al-Qušayrī] compilò al-Tafsīr al-kabīr prima dell’an-
no 410, chiamandolo al-Taysīr fī ʿilm al-tafsīr: esso è uno dei migliori 
commentari”.8 L’autorevolezza delle Wafayāt al-aʿyān di Ibn Ḫallikān 
contribuì alla diffusione di questa attribuzione tra i biografi successivi9 
e poiché al-Taysīr fī (ʿilm) al-tafsīr è il titolo di un’opera attribuita a 
uno dei figli di al-Qušayrī, alcuni studiosi moderni, tra cui Hellmut 
Ritter, hanno ipotizzato che il commentario noto come al-Tafsīr al-
kabīr fosse in realtà l’opera di Abū Naṣr (m. 514/1120), denominata 
al-Taysīr fī l-tafsīr.10 Abū Naṣr fu il quarto figlio di Abū l-Qāsim al-
Qušayrī e, come quest’ultimo, svolse un ruolo significativo nella vita 
intellettuale e religiosa di Nishapur. Ricevette dal padre una solida for-
mazione nelle discipline di uṣūl al-fiqh, ḥadīṯ e tafsīr e, dopo la morte 
di quest’ultimo, ne proseguì l’attività teologica, distinguendosi come 
promotore dell’ašʿarismo presso la madrasa Niẓāmiyya di Baghdad e 

7  M. Nguyen, “Al-Tafsīr al-kabīr: An Investigation of al-Qušayrī’s Major Qurʾān Com-
mentary”, Journal of Sufi Studies 2 (2013), pp. 17–45, in partic. 22–23.
8  Ibn Ḫallikān, Wafayāt al-aʿyān wa-anbāʾ abnāʾ al-zamān, a cura di I. ʿAbbās, vol. III, 
Beirut, Dār Ṣādir, 1900, p. 206: “Ṣannafa al-Tafsīr al-kabīr qabla sanat ʿašar wa-arbaʿi 
miʾa, wa-sammā-hu al-Taysīr fī l-tafsīr, wa-huwa min aǧwad al-tafāsīr”. Alcuni biografi 
successivi hanno riportato anche la variante al-Taysīr fī al-tafsīr, senza il termine ʿilm.
9  Tra cui: al-Suyūṭī (m. 911/1505), al-Dāwudī (m. 945/1538), Ṭāškubrī-Zāda (m. 
968/1561), al-Zarkalī (m. 1396/1976). Si veda l’introduzione di al-Muṭayrī ad al-
Qušayrī, al-Tafsīr al-kabīr, vol. I, pp. 119–120.
10  H. Ritter, “Philologika XIII: Arabische Handschriften in Anatolien und Istanbul”, 
Oriens 3 (1950), pp. 31–107, in partic. 45–47.



R. Schimmenti

PaOP 3 (2025)130

contribuendo in modo rilevante alla trasmissione degli scritti spirituali 
paterni.11 Tra le sue opere, una delle più note è al-Taysīr fī l-tafsīr.

Sebbene al-Tafsīr al-kabīr e al-Taysīr presentino delle similitudini, 
si tratta di due opere distinte. Nel 2022 sono state pubblicate due prime 
edizioni di al-Tafsīr al-kabīr e una di al-Taysīr fī l-tafsīr12 di Abū Naṣr 
che hanno chiarito la distinzione tra le due; tra gli elementi più evidenti 
segnalati dai curatori, c’è il fatto che entrambe le opere presentano un’e-
segesi classica, ma al-Taysīr sembra caratterizzarsi per un approccio più 
letterale al testo13; anche le introduzioni degli autori ai due commentari 
presentano delle differenze: dei due al-Tafsīr al-kabīr si apre con una 
lunga introduzione metodologica sui principi dell’esegesi coranica. Un 
elemento interessante riguarda il commento al versetto 2:35, relativo al 
divieto per Adamo di avvicinarsi a “quest’albero” (hāḏihi al-šaǧarah). 
Nel Taysīr, Abū Naṣr riporta un’interpretazione che attribuisce al pa-
dre, il quale indicherebbe “quest’albero” come “l’albero della prova” 
(šaǧarat al-miḥnah). Questa interpretazione è effettivamente presente 
nelle Laṭāʾif,14 mentre al-Tafsīr al-kabīr non ne fa menzione.

2. Studi precedenti su al-Tafsīr al-kabīr

Tra i manoscritti15 catalogati come al-Tafsīr al-kabīr di al-Qušayrī due 
in particolare sono stati oggetto di studio in quanto ritenuti plausibili 

11  R.W. Bulliet, The Patricians of Nishapur: A Study in Medieval Islamic Social History, 
Cambridge, MA, Harvard University Press, 1972, p. 155. Chiabotti, “The Spiritual and 
Physical Progeny of ʿAbd al-Karīm al-Qušayrī”. R. Baalbaki, B. Orfali e F. Chiabotti, 
Poetry and Spiritual Insights: A Study and Edition of Kitāb al-Šawāhid wa-l-amṯāl by 
Abū Naṣr al-Qušayrī (m. 514/1120), Beirut, American University of Beirut Press, 2025.
12  Al-Taysīr fī l-tafsīr, a cura di M.Ḫ. al-ʿAbd Allāh, Beirut, Dār al-Lubāb, 2022.
13  Nel suo commento ad alcuni versetti, tra cui 2:1, 2:255 e 4:164, Abū Naṣr sottolinea 
chiaramente la necessità di attenersi al significato letterale del testo, a meno che non vi 
siano prove concrete che possano giustificarne un’interpretazione metaforica.
14  Al-Taysīr fī l-tafsīr, commento al versetto 2:35: “Wa-kāna al-imām wālidī raḥima-
hu Allāh yaqūlu: yuʿlamu ʿalā al-ǧumlah anna-hā kānat šaǧarat al-miḥnah”. al-Qušayrī, 
Laṭāʾif al-išārāt, commento al versetto 2:35: “Askana-hu al-ǧannah walakin aṯbata 
maʿa duḫūli-hi šaǧarat al-miḥnah”. Successivamente, un altro commentario che men-
ziona questa espressione è il al-Tafsīr al-baḥr al-muḥīṭ di Abū Ḥayyān al-G̣ arnāṭī (m. 
745/1344), pur non esplicitandone l’autore: “Wa-qīla: šaǧarat al-miḥnah”; Abū Ḥayyān 
al-G̣ arnāṭī, al-Baḥr al-Muḥīṭ fī al-tafsīr, a cura di Ṣ.M.J. al-ʿAṭṭār, vol. I, Beirut, Dār 
al-Fikr, 2000, p. 256.
15  Le informazioni relative ai manoscritti non si basano su un mio confronto diretto, ma 
su quanto riportato dagli autori indicati.



Due recenti edizioni di al-Tafsīr al-kabīr di Abū l-Qāsim al-Qušayrī

PaOP 3 (2025) 131

parti di quest’opera esegetica:16 il primo, che si trova presso la Biblio-
teca Universitaria di Leida (MS Leida Or. 811), contiene il commento 
dal versetto 21 della sura 57 (al-Ḥadīd) al versetto 12 della sura 66 
(al-Taḥrīm), mentre il secondo, originariamente situato nella mo-
schea di Laleli a Istanbul e attualmente conservato presso la Biblioteca 
Süleymaniye (MS Laleli 198), si snoda dall’introduzione dell’autore 
sino al commento al versetto 20 della sura 6 (al-Anʿām). Dal momen-
to che i due manoscritti coprono sezioni differenti del commento al 
Corano non è stata possibile una comparazione diretta fra di essi.

Il MS Leida Or. 811 è composto da 295 fogli scritti in calligrafia 
nasḫī obliqua. Il testo è suddiviso in volumi (muǧalladāt) e al foglio 
240v un colofone che segna la fine di un volume indica che quella par-
te fu copiata da Muḥammad ibn al-Ḥasan ibn Aḥmad al-Sanī17 il 17 
Ǧumāda al-awwal 535 (corrispondente al 4 febbraio 1141). Nella pa-
gina di apertura del MS Laleli 198, l’opera è attribuita ad al-Qušayrī, 
sebbene il nome dell’autore non ricorra nel resto della copia.18 Il testo è 
suddiviso in sessioni settimanali (maǧālis) numerate e datate.19

16  Oltre ai manoscritti di Leida e di Istanbul, vi sono altri codici che preservano dei 
testi erroneamente identificati con le opere al-Tafsīr al-kabīr o al-Taysīr fī l-tafsīr di 
al-Qušayrī, ovvero il MS 643 H della collezione Garrett di manoscritti arabi preser-
vati presso la biblioteca dell’Università di Princeton, che in realtà conserva parti del 
commentario di Abū Naṣr; il MS 89 della Biblioteca Fayḍ Allāh Efendī e il MS 160/1 
dell’Università di Istanbul, una cui copia fotografica è conservata presso la Biblioteca 
Nazionale King Fahd. Inoltre, al-Muṭayrī indica la probabile attribuzione dell’opera ad 
al-Qušayrī nel MS 26/1 della Biblioteca di Rampur e nel MS 5265 dell’Accademia delle 
scienze di Tashkent.
17  Riguardo al nome del copista Jan Just Witkam legge la sua nisba come “al-Sanī” (J.J. 
Witkam, Inventory of the Oriental Manuscripts of the Library of the University of Leiden: 
Manuscripts, vol. I, Manuscripts Or. 1–Or. 1000, Leiden, Ter Lugt Press, 2007, p. 342), 
mentre Rashid Ahmad Jullundhry come “al-Bustī” (R.A. Jullundhry, “Abū l-Qāsim 
al-Qušayrī as a Theologian and Commentator”, The Islamic Quarterly 13 [1969], pp. 
16–69, qui 38), e Martin Nguyen ipotizza “al- . . .[Ba]sanī (?)”, sebbene riferisca di non 
essere riuscito a identificare questo personaggio (Nguyen, “Al-Tafsīr al-kabīr”, p. 24).
18  Witkam, Inventory of the Oriental Manuscripts of the Library of the University of 
Leiden, vol. I, pp. 342–343. P. Voorhoeve, Handlist of Arabic Manuscripts in the Li-
brary of the University of Leiden and Other Collections in the Netherlands, The Hague, 
Leiden University Press, 1980, p. 358. Jullundhry, “Abū l-Qāsim al-Qušayrī as a Theo-
logian and Commentator”, p. 38. Nguyen, “Al-Tafsīr al-kabīr”, p. 24. Il manoscritto 
è integralmente accessibile online: https://digitalcollections.universiteitleiden.nl/view/
item/1934500/pages (25 ottobre 2025).
19  Le sessioni vanno dal 2 Ḏū al-Ḥiǧǧa 413 al 19 Rābīʿ al-Awwal 414 (corrispondenti al 
periodo dal 25 febbraio al 10 giugno dell’anno 1023). Il testo preservato nel manoscritto 
di Leida inizia a metà della sessione 461 e si conclude con la sessione 477: da ciò si evince 



R. Schimmenti

PaOP 3 (2025)132

Il primo studioso ad aver preso in esame il MS Leida Or. 811 e 
ad aver proposto l’attribuzione ad al-Qušayrī è stato Rashid Ahmad 
Jullundhry nel 1968,20 il quale, dopo aver confrontato alcuni codici, 
giunge alla conclusione che solo il MS Leida Or. 811 possa essere iden-
tificato come al-Tafsīr al-kabīr. La sua analisi si basa sulla datazione 
del manoscritto, su un confronto con i commentari coranici di Abū 
Naṣr, Faḫr al-Dīn al-Rāzī (m. 606/1209) e al-Qurṭubī (m. 671/1272) e 
su un’indagine delle autorità menzionate, da lui identificate prevalen-
temente come autori muʿtaziliti.

Per quanto importante, l’analisi di Jullundhry è stata considera-
ta metodologicamente carente dagli studiosi successivi. Nel 1989, 
in una recensione alla traduzione tedesca della Risāla di al-Qušayrī, 
Gerhard Böwering definisce lo studio di Jullundhry come “un’anali-
si nebulosa”.21 Nel 2013, in un articolo intitolato Al-Tafsīr al-kabīr: 
An Investigation of al-Qušayrī’s Major Qurʾān Commentary, anche 
Martin Nguyen ha sollevato alcune criticità, a partire dall’assenza di 
un confronto con il MS Laleli 198. Per quanto riguarda le conclusioni 
formulate da Jullundhry in merito al rapporto tra il testimone di Leida 
e i tafāsīr di Abū Naṣr, al-Rāzī e al-Qurṭubī, Nguyen sostiene che le so-
miglianze riscontrate tra i testi non costituiscano una prova sufficiente 
per affermare che al-Rāzī o al-Qurṭubī abbiano attinto direttamente 
da quel commentario. Inoltre, Nguyen rileva la presenza di espressioni 
soggettive nell’analisi di Jullundhry che ne compromettono l’impar-

che l’insegnamento veniva trasmesso con cadenza settimanale ogni martedì. Witkam, 
Inventory of the Oriental Manuscripts of the Library of the University of Leiden, vol. I, 
pp. 342–343.
20  Jullundhry ha studiato il manoscritto di Leida nella sua tesi di dottorato: R.A. Jullun-
dhry, Tafsīr in Sūfī Literature with Particular Reference to Abū Al-Qasim al-Qušayrī, 
Cambridge University, 1968. Una successiva pubblicazione è la già citata Id., “Abū 
l-Qāsim al-Qušayrī as a Theologian and Commentator”. La pubblicazione più recente 
di Jullundhry dal titolo Qurʾānic Exegesis in Classical Literature with Particular Refer-
ence to Abū al-Qāsim al-Qušayrī: A Critique of His Age and His Work on the Quranic 
Exegesis, Lahore, Institute of Islamic Culture, 2006, non comprende elementi sul al-
Tafsīr al-kabīr.
21  Si veda la recensione di Gerhard Böwering a Dans Sendschreiben al-Qushayrīs über 
das Sufitum, a cura di R. Gramlich, Stuttgart, Franz Stainer Verlag, 1989, pubblicata 
su Orientalia 58/4 (1989), pp. 569–572, qui 571. Altri riferimenti ad al-Tafsīr al-kabīr 
si trovano in G. Böwering, The Mystical Vision of Existence in Classical Islam: The 
Qurʾānic Hermeneutics of the Ṣūfī Sahl Al-Tustarī (m. 283/896), Berlin, De Gruyter, 
1980, p. 31, nota 119; e in Id., “The Light Verse: Qurʾānic Text and Sūfī Interpreta-
tion”, Oriens 36 (2001), pp. 113–144, in partic. 137.



Due recenti edizioni di al-Tafsīr al-kabīr di Abū l-Qāsim al-Qušayrī

PaOP 3 (2025) 133

zialità e osserva che i criteri utilizzati per identificare la maggior parte 
dei nomi menzionati nel tafsīr come autorità muʿtazilite non risultano 
metodologicamente rigorosi.

A proposito del nome Abū ʿAlī, preceduto nel manoscritto dal ti-
tolo šayḫunā (nostro maestro), Jullundhry ritiene che si riferisca quasi 
sempre al maestro di al-Qušayrī, Abū ʿAlī al-Daqqāq (m. 405/1015). 
Tuttavia, ipotizza che in alcuni casi possa riferirsi anche al muʿtazilita 
Abū ʿAlī al-Ǧubbāʾī (m. 303/915 o 916) o al grammatico Abū ʿAlī al-
Fārisī (m. 377/987). Jullundhry basa la sua ipotesi su un confronto con 
il Mafātiḥ al-ġayb di Faḫr al-Dīn al-Rāzī e giustifica la presenza dell’ap-
pellativo šayḫunā riferito a un’autorità muʿtazilita sostenendo che “un 
vero ʿālim o sufi non è vincolato a seguire una scuola teologica”.22 
Tuttavia, l’idea che il titolo šayḫunā possa riferirsi a un muʿtazilita è 
problematica, considerando che al-Qušayrī aderì all’ašʿarismo, pertan-
to, l’argomentazione di Jullundhry risulta metodologicamente debole.

Nonostante le criticità evidenziate, questo studio sul codice di Lei-
da rappresenta un contributo importante per le ricerche successive su 
al-Tafsīr al-kabīr.

Per quanto riguarda il MS Laleli 198, esso è stato analizzato da 
al-Muṭayrī nella sua tesi di dottorato, discussa presso l’Università di 
Umm al-Qurā alla Mecca nel 2006 e intitolata al-Taysīr fī ʿilm al-
tafsīr li-l-Imām ʿAbd al-Karīm b. Hawāzin al-Qushayrī, min awwal 
al-kitāb ilā nihāyat sūrat al-Baqara: Dirāsa wa-taḥqīq. La tesi pre-
senta un’edizione parziale dell’opera – sino alla fine della seconda sura 
(al-Baqara) – preceduta da uno studio sulla sua attribuzione preser-
vata, nel codice Laleli, ad al-Qušayrī. Il manoscritto in questione è 
composto da 313 fogli e ogni pagina contiene un numero massimo di 
21 righe. A differenza del MS Leida Or. 811, questo testo non è suddi-
viso in sessioni (maǧālis), è copiato in una chiara calligrafia nasḫī con 
inchiostro nero e, nel complesso, la copia è ben conservata senza segni 
evidenti di cancellature o omissioni.

Lo studio di al-Muṭayrī si basa sulle testimonianze dei biografi, 
come Ibn Ḫallikān, sull’esame dei manoscritti che preservano al-
Tafsīr al-kabīr o al-Taysīr fī (ʿilm) al-tafsīr e su un confronto con 
le citazioni di al-Qušayrī presenti nel commentario di al-Qurṭubī. 
L’argomento centrale a sostegno di questa attribuzione si fonda sulla 
menzione del nome dell’autore nella prima riga dell’introduzione del 

22  Jullundhry, “Abū l-Qāsim al-Qušayrī as a Theologian and Commentator”, p. 43.



R. Schimmenti

PaOP 3 (2025)134

tafsīr, che si apre con le parole: “Nel nome di Dio, il Compassionevo-
le, il Misericordioso. L’Imām, maestro [e] ornamento dell’Islam (zayn 
al-Islām), Abū l-Qāsim ʿAbd al-Karīm ibn Hawāzin al-Qušayrī, disse: 
‘Lode ad Allah, il Sostenitore della Verità con i Suoi segni evidenti 
[…]’”.23

Anche in questo caso, Nguyen ha sollevato alcune riserve di natura 
metodologica nei confronti dell’attribuzione dell’opera proposta da al-
Muṭayrī. Il primo punto critico riguarda il titolo della tesi, al-Taysīr 
fī ʿilm al-tafsīr, che al-Muṭayrī attribuisce al testo preservato nel MS 
Laleli 198, nonostante non venga riportato. Al-Muṭayrī motiva questa 
scelta sostenendo che si tratta di uno dei titoli con cui l’opera è co-
nosciuta ed è il titolo indicato da Ibn Ḫallikān.24 Tuttavia, come os-
serva Nguyen, questo è il titolo di un’opera di Abū Naṣr e, pertanto, 
in assenza di ulteriori prove, l’attribuzione in questione risulta poco 
convincente.25 Un altro punto rilevato da Nguyen riguarda l’assenza 
di riferimenti al codice di Leida e ai pochi studi a esso dedicati.26 In 
realtà, al-Muṭayrī prende in considerazione il MS Leida Or. 811, ma 
ne considera errata l’attribuzione ad al-Qušayrī sulla base di un’affer-
mazione di Qāsim al-Sāmarāʾī, il quale sostiene: “Posseggo una copia 
del manoscritto di Leida e l’ho già letta attentamente. Ho trovato che 
questo tafsīr non può essere di al-Qāsim al-Qušayrī, bensì di suo figlio 
Abū Naṣr ʿAbd al-Raḥīm”.27 A prescindere dall’ipotesi di al-Sāmarāʾī, 
un confronto con gli studi sul MS Leida Or. 811 sarebbe stato effetti-
vamente pertinente alla sua analisi, poiché avrebbe consentito di met-
tere in evidenza le differenze tra i due codici. Riguardo all’elemento 
centrale dell’analisi di al-Muṭayrī – ovvero la presenza del nome Abū 
l-Qāsim al-Qušayrī nella prima riga del testo –, Nguyen lo considera 

23  Introduzione dell’autore del al-Tafsīr al-kabīr, riportata in al-Muṭayrī, al-Taysīr fī 
ʿilm al-tafsīr li-l-Imām ʿAbd al-Karīm b. Hawāzin al-Qushayrī (376–465 H), min aw-
wal al-kitāb ilā nihāyat sūrat al-Baqara: Dirāsah wa taḥqīq, tesi di dottorato, Mecca, 
Umm al-Qurā University, 2006, p. 168: “Bismillāh al-Raḥmān al-Raḥīm. Qāla al-imām 
al-ustāḏ Zayn al-Islām Abū l-Qāsim ʿAbd al-Karīm ibn Hawāzin al-Qušayrī. Al-ḥamd 
li-llāh Nāṣir al-ḥaqq bi-wāḍiḥ aʿlāmi-hi”.
24  Ibid., pp. 100–101.
25  Nguyen, “Al-Tafsīr al-kabīr”, pp. 21–22.
26  Ibid., p. 22. Nguyen si riferisce in particolare agli studi di Jullundhry.
27  Qāsim al-Sāmarāʾī, “Arbaʿ rasāʾil fī al-taṣawwuf”, Maǧallat al-maǧmaʿ al-ʿilmī al-
ʿIrāqī 18 (1969), pp. 242–256, qui 244: “ʿIndī ṣūra min nusḫat Lāydun, wa-qad qaraʾtu-
hā bi-imʿān fa-waǧadtu anna hāḏā al-tafsīr lā yumkinu ʾan yakūna li-l-Qušayrī Abī al-
Qāsim bal li-ibni-hi Abī Naṣr ʿAbd al-Raḥīm”.



Due recenti edizioni di al-Tafsīr al-kabīr di Abū l-Qāsim al-Qušayrī

PaOP 3 (2025) 135

un elemento importante, ma sostiene anche che siano necessarie ulte-
riori prove per una definitiva paternità di al-Qušayrī.28

Nguyen attribuisce maggiore rilevanza all’ultima parte dell’analisi 
di al-Muṭayrī, basata su un confronto tra le citazioni di al-Qušayrī pre-
senti nel commentario di al-Qurṭubī, nell’opera al-Taysīr fī l-tafsīr di 
Abū Naṣr e nel MS Laleli 198. Al-Muṭayrī distingue le citazioni in cui 
al-Qurṭubī indica per intero il nome dell’autore, utilizzando la formula 
“disse Abū Naṣr ʿAbd al-Raḥīm al-Qušayrī”, da quelle in cui il riferi-
mento ad al-Qušayrī è più generico, come nel caso di “disse al-Qušayrī 
nel suo tafsīr”, senza specificare se si tratti del tafsīr del “padre” o del 
“figlio”.29 L’autore fornisce alcuni esempi mostrando che in alcuni casi 
le citazioni sono presenti in entrambi i commentari – sebbene con del-
le formulazioni diverse –, mentre in altri casi si trovano esclusivamente 
nel tafsīr di Abū Naṣr. Alla luce di questo confronto al-Muṭayrī for-
mula due ipotesi: la prima è che al-Qurṭubī avesse attinto da entram-
bi i tafāsīr; la seconda che avesse tratto le citazioni esclusivamente da 
al-Taysīr di Abū Naṣr. Tra le due, al-Muṭayrī propende per la prima, 
considerando inoltre la presenza di citazioni simili nei due commentari 
come una prova indiretta dell’attribuzione dei due testi, rispettivamen-
te, al padre e al figlio. Su questo punto, però, Nguyen sostiene che la 
presenza di elementi comuni nei due tafāsīr non dimostra necessaria-
mente che Abū Naṣr abbia attinto da quello specifico commentario, 
poiché è altrettanto plausibile che i due autori si siano riferiti a fonti 
esegetiche simili o comuni.30 L’articolo di Nguyen, che è l’ultimo stu-
dio più completo su al-Tafsīr al-kabīr, si conclude con alcune ipotesi 
speculative. Lo studioso non esclude la possibilità che i manoscritti 
possano preservare parti dell’opera di al-Qušayrī, ma mantiene la que-
stione dell’attribuzione cautamente aperta.

3. Due recenti edizioni di al-Tafsīr al-kabīr

Nel 2022 sono state pubblicate le prime due edizioni di al-Tafsīr al-
kabīr di al-Qušayrī. L’edizione di al-Muṭayrī, pubblicata dalla casa edi-

28  Nguyen, “Al-Tafsīr al-kabīr”, p. 36. Chiabotti, Entre soufisme et savoir islamique, 
p. 400.
29  Al-Muṭayrī, al-Taysīr fī ʿilm al-tafsīr, p. 105.
30  Nguyen, “Al-Tafsīr al-kabīr”, pp. 36–39. Chiabotti, Entre soufisme et savoir isla-
mique, p. 400.



R. Schimmenti

PaOP 3 (2025)136

trice Dār al-lūʾluʾa, completa il lavoro iniziato dallo studioso con la sua 
tesi di dottorato del 2006 sul MS Laleli 198. In questa edizione il cura-
tore dà maggiore rilievo al nome al-Tafsīr al-kabīr, pur mantenendo 
nel titolo anche il nome al-Taysīr fī ʿilm al-tafsīr. Per quanto riguarda 
l’analisi della presunta paternità dell’opera di al-Qušayrī, risulta la me-
desima dello studio precedente e al-Muṭayrī sembra non nutrire alcun 
dubbio al riguardo. L’unica differenza riscontrabile riguarda l’ultima 
parte dell’analisi, a proposito del confronto delle citazioni di al-Qušayrī 
nel commentario di al-Qurṭubī: mentre nella tesi al-Muṭayrī aveva so-
stenuto maggiormente la prima ipotesi, secondo la quale al-Qurṭubī 
avrebbe attinto da entrambi i tafāsīr, in questa edizione propende 
per la seconda. Infatti, nonostante le difformità tra questi due com-
mentari, sia dal punto di vista metodologico sia da quello esegetico, la 
presenza di elementi comuni costituisce per al-Muṭayrī una prova del 
fatto che Abū Naṣr abbia attinto dal tafsīr di suo padre e della corretta 
attribuzione di entrambe le opere.

L’edizione di al-Tafsīr al-kabīr curata da Fāṭima al-Qāsimī è sta-
ta pubblicata anch’essa nel 2022 dalla Fondazione Ibn al-ʿArabī per 
la ricerca e la pubblicazione (Muʾassasat Ibn al-ʿArabī li-l-buḥūṯ wa-
l-našr). Il testimone principale utilizzato per questa edizione è il MS 
Çankırı 575, codice G, che si compone di 303 fogli, ciascuno dei quali 
contiene un massimo di 29 righe di testo, ed è redatto in una chiara 
calligrafia nasḫī con inchiostro nero. Prima di questa pubblicazione, il 
codice non era stato menzionato da alcuno studioso, pertanto questa 
edizione rappresenta il primo studio e confronto di tale copia con il 
MS Laleli 198, rispetto al quale comprende una sezione più ampia di 
testo, che inizia con l’introduzione dell’autore e si apre con le parole 
“lode ad Allah, il Sostenitore della Verità”, e si estende fino al commen-
to al versetto 55 della sura 12 (Yūsuf). Il codice presenta dei segni di 
deterioramento causati dall’umidità, che compromettono la leggibilità 
di alcune porzioni del testo. In particolare, i primi 56 fogli (ff. 1r–56r) 
mostrano uno sbiancamento nella parte superiore che rende leggibile 
il contenuto solo parzialmente. Per ovviare a tali problematiche, la cu-
ratrice ha fatto ricorso anche al MS Laleli 198.31

Fāṭima al-Qāsimī basa l’attribuzione del testo conservato nel MS 
Çankırı 575 ad al-Qušayrī su tre elementi: le attestazioni dei biografi, 
la menzione del nome di al-Qušayrī nella prima riga del manoscritto 

31  Si veda l’introduzione di Fāṭima al-Qāsimī ad al-Qušayrī, al-Tafsīr al-kabīr, a cura 
di F. al-Qāsimī, vol. I, Cairo, Muʾassasat Ibn al-ʿArabī, 2022, pp. 11–32, in partic. 22.



Due recenti edizioni di al-Tafsīr al-kabīr di Abū l-Qāsim al-Qušayrī

PaOP 3 (2025) 137

e un confronto con altre copie. Per quanto riguarda il primo aspet-
to, vengono riferite le attribuzioni di alcuni autorevoli biografi, tra cui 
Ibn Ḫallikān, al-Subkī (m. 771/1370), al-Suyūṭī (m. 911/1505), e al-
Dāwūdī (m. 945/1538).32 Come al-Muṭayrī, anche la curatrice di que-
sta edizione considera l’attestazione di Ibn Ḫallikān come prova che 
il commentario intitolato al-Tafsīr al-kabīr sia noto anche come al-
Taysīr fī l-tafsīr, sebbene scelga di pubblicare l’edizione sotto il primo 
titolo per evitare una possibile confusione con l’omonimo commenta-
rio di Naǧm al-Dīn al-Nasafī (m. 537/1142).33 Quanto alla presenza 
del nome di al-Qušayrī nell’incipit della copia, anche al-Qāsimī lo con-
sidera un elemento probante la paternità del codice. Tuttavia, poiché 
nell’immagine del foglio 1r del MS Çankırı 575, riprodotta nell’edizio-
ne, il nome dell’autore non risulta leggibile, non è del tutto chiaro se si 
riferisca a questo codice o al MS Laleli 198.

Riguardo al terzo elemento della sua analisi, la curatrice riferisce un 
processo di ricerca e confronto tra testimoni che l’avrebbe condotta 
ad attribuire con certezza la paternità ad al-Qušayrī; al-Qāsimī afferma 
che la prima copia da lei esaminata inizia con il commento al primo 
versetto della sura 38 (Ṣād) del Corano, senza però esplicitare di quale 
manoscritto si tratti. Riferisce inoltre di aver trovato successivamente 
un codice che inizia dalla sura al-fātiḥa e che presenta dei danni a oltre 
50 fogli (probabilmente il MS Çankırı)34, e dichiara di aver esaminato i 
codici raccolti, i quali contengono “l’interpretazione perfetta del Glo-
rioso Corano” (al-tafsīr al-kāmil li-l-Qurʾān al-Maǧīd).35 Da quanto 
viene riportato nell’introduzione, sembra che questo confronto sia 
stato esteso anche ad altri testimoni oltre a quelli preservati a Çankırı 
e Istanbul, ma purtroppo la curatrice non esplicita ulteriori elementi.

32  Ibid., pp. 12–13.
33  Ibid., p. 14.
34  Ibid., p. 12: “Wa-lammā waqaftu ʿ alā ūlā maḫṭūṭāt tafsīri-hi al-kabīr, wa-kānat tabdaʾu 
bi-tafsīr qawli-hi taʿālā: ‘Ṣād wa-al-Qurʾān ḏī al-ḏikr’ (Ṣād), lam akun ataṣawwaru an 
aʿmala ʿalā ḫidmati-hā, wa-bi-ḫāṣṣa anna-hā lam tataḍamman tafsīrā kāmilā li-l-Qurʾān 
al-karīm. Ṯumma waqaftu ʿalā maḫṭūṭa uḫrā, wa-kānat tabdaʾu bi-al-Fātiḥa, ġayr annī 
waǧadtu bi-hā talafā fī-hā yazīd ʿan ḫamsīn lawḥa, mā zāda amr al-iʿtināʾ bi-našr al-kitāb 
ṣuʿūba, ḥattā tawaffarat al-dawāʿī bi-ṭalab baʿḍ man yahtammu bi-našr al-Dīn al-ḫāliṣ, 
fa-badaʾtu riḥlat ǧamʿ al-maḫṭūṭāt”.
35  Ibid., p. 13: “Wa-lammā ṯabbatat nisbat hāḏā al-tafsīr ilā al-ustāḏ al-kabīr, wa-
iṭmaʾanna al-fuʾād bi-tawāl al-imdād, wa-iǧtamaʿa bayn yadayy mā tayassara min al-
maḫṭūṭāt allatī ṯabata bi-faḥṣi-hā šumūla-hā ʿalā al-tafsīr al-kāmil li-l-Qurʾān al-maǧīd”.



R. Schimmenti

PaOP 3 (2025)138

Complessivamente, rispetto agli studi precedenti, queste due re-
centi edizioni non sembrano offrire spunti decisivi per l’attribuzione 
dell’opera ad al-Qušayrī. Ciononostante, il loro contributo è signifi-
cativo innanzitutto perché rendono disponibile il testo in esame e in 
secondo luogo perché l’edizione curata da Fāṭima al-Qāsimī ha portato 
alla luce un manoscritto fino ad allora sconosciuto, che comprende 
una sezione di testo più ampia rispetto al MS Laleli 198, aprendo così 
la possibilità a nuove analisi e ricerche.

rosalia.schimmenti@phd-drest.eu
DREST – Fondazione per le scienze religiose

via degli Schioppettieri, 25 – 90133 Palermo, Italia


