“Wa-law ga‘alnahu Qurianan “a‘gamiyyan”

(Q 41:44)

Nota sul Corano e la traducibilita:
studio comparativo su sette traduzioni italiane

Raoul Villano

This paper explores the issue of the Qurian’s translatability through a com-
parative study of seven Italian translations produced between the 20th and
21st centuries. After tracing the historical development of Qur’nic transla-
tion in Italy — from medieval Latin renderings and humanist philology to
modern and contemporary versions —, the study focuses on two key lexical
and morphological cases: al-rabman al-rabim (Q 1:1) and the derivatives of
“B-D in sitrat al-kafirin (Q 109:2-5). By analysing how each translator ren-
ders the semantic and phonetic interplay between root and form, the article
highlights the specific challenges of rendering Arabic derivational morphol-
ogy into Italian.

Keywords: Qurian Translation, Italian Quran, Arabic Derivational Mor-
phology

1. Premessa

Il Corano ¢ traducibile? E possibile tradurre il testo rivelato in una lin-
gua altra, senza tradire la complessita linguistica e la profondita seman-
tica dell’arabo coranico? E il Corano stesso, nel noto versetto (Q 41:44)
“wa-law ga‘alnahu Qurianan a‘gamiyyan la-qala lawla fussilat ayatuhu”
(e se Noi ne avessimo fatto un Corano in lingua straniera, avrebber det-
to di certo: “Perché non son chiari precisi i suoi Segni? [...]”)," ma anche

! Qui citato nella trad. a cura di A. Bausani, I/ Corano, Florence, Sansoni, 1955. Secon-
do il giurista malikita ‘Aba Bakr ibn al-‘Arabi (m. 543/1148) basterebbe questo solo
versetto a invalidare opinione hanafita secondo cui sarebbe lecito recitare durante la

ISSN 3103-3253
Copyright © FSCIRE PaOP 3 (2025)1 85-123



R. Villano

altrove, del resto,” che sembra segnalare fin da subito un problema di
intraducibilita o, meglio, inadeguatezza (% ¢4z, alla lettera “inabilita”)
di ogni possibile umana traduzione a riprodurre il dettato divino, il
flusso fonico che trasforma la luce in suono, aprendo un dibattito che,
anche in ambito musulmano, non puo dirsi ancora del tutto esaurito.’?

Secondo il punto di vista della tradizione islamica maggioritaria,
con la sola, parziale ma notevole, eccezione della scuola hanafita,* una
corretta recitazione del Corano ¢ possibile soltanto in arabo. Cio si-
gnifica che sarebbe possibile spiegare (zaf5ir), o eventualmente anche
tradurre (tardama) i significati (ma ‘ani) del Corano, ma resta sostan-

preghiera anche la traduzione dei significati del Corano in un’altra lingua (“hida yubtilu
gawl ’Abi Hanifa fT qawlihi ’inna targamat al-Qur’an bi~ibdal al-lugat al-‘arabiyya fthi
bi-l-farisiyya gZiz”, Muhammad ibn ‘Abd Allih Aba Bakr ibn al-‘Arabi, Abkam al-
Qurin, a cura di M"A.Q. ‘At vol. IV, Beirut, Dir al-Kutub al-Tlmiyya, 20037, p. 88).
Cf. A.L. Tibawi, “Is the Qur’an Translatable?: Early Muslim Opinion”, The Muslim
Waorld 52/1 (1962), pp. 4-16, qui 8-9. Quando non indicato diversamente, le tradu-
zioni italiane dei testi in arabo o in latino sono dell’autore.

* Molteplici i riferimenti all’arabicita del testo. Si veda, a titolo di esempio, Q 12:2; 13:37;
14:45 16:103; 19:97; 20:113; 26:192-195; 39:27-28; 41:3; 42:6; 43:3; 44:58; 46:12. Ri-
levanti, in questo senso, sono anche i versetti relativi all’inimitabilita (% ¢4z) del Corano.
Siveda, sempre a titolo di esempio, Q 2:23-24; 10:38; 11:13; 17:88; 52:33-34. Cf. R.C.
Martin, “Inimitability”, in Encyclopaedia of the Quran, vol. 11, a cura di J.D. McAuliffe,
Leiden, Brill, 2002, pp. 526-536.

? Su tutta la questione si veda, a titolo di esempio, M.M. Moreno, “E lecito ai musul-
mani tradurre il Corano?”, Oriente Moderno 5/10 (1925), pp. 532-543; Tibawi, “Is
the Qurian Translatable?”; A.H. Abdul-Raof, Qurian Translation: Discourse, Texture
and Exegesis, Abingdon-New York, Routledge, 2001; H. Bobzin, “Translations of the
Qur’an [2005]”, in Encyclopaedia of the Quran, vol. V, a curadi].D. McAuliffe, Leiden,
Brill, 2006, pp. 340-354. M.B. Wilson, Translating the Qur'an in an Age of Nation-
alism: Print Culture and Modern Islam in Turkey, Oxford, Oxford University Press/
The Institute of Ismaili Studies, 2014; K.Y. Blankinship, The Inimitable Qurian: Some
Problems in English Translations of the Qurian with Reference to Rhbetorical Features,
Leiden, Brill, 2019; E.AY. Aly, Qurian Translation as a Modern Phenomenon, Leid-
en, Brill, 2023; Y.M. Yakubovych, The Kingdom and the Quran: Translating the Holy
Book of Islam in Saudi Arabia, Cambridge, Open Book Publishers, 2024; A. Othman,
“Narratives of (un)Translatability: The Recurrent Case of the Quran®, Translation
Studies 17/2 (2024), pp. 314-332; J. Pink et al., “Translations of the Quran [2025]”, in
Encyclopaedia of the Quran Online, Leiden, Brill, 2025, https://doi.org/10.1163/1875-
3922 EQO_EQCOM._063375 (26 ottobre 2025).

* Secondo il punto di vista della scuola hanafita la preghiera sarebbe lecita, per coloro
che non sono in grado di recitare il Corano in arabo, anche attraverso la riproduzione
della traduzione dei suoi significati in altre lingue, poiché I'obbligo dovrebbe sempre
essere commisurato alle effettive capacita del credente (al-taklif bi-hasab al-wus), cf.

Tibawi, “Is the Qur’an Translatable?”, pp. 8-9.

86 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

zialmente impossibile riprodurre il testo rivelato nella sua totalita in
una lingua che non sia 'arabo, senza tradirlo almeno in parte sul piano
semantico, estetico e formale, anche e soprattutto a fini liturgici.’

Il contributo affronta la questione della traducibilita del Corano
in altre lingue, segnatamente in riferimento all’italiano, e si articola in
due sezioni. La prima, di carattere introduttivo, va intesa come uno
strumento per comprendere le dinamiche che hanno accompagnato,
anche in ambito accademico, la produzione di studi e traduzioni del
Corano fino a tempi recenti, formatasi sovente attraverso opere non
prive di filtri ideologici anche rilevanti. La seconda sezione propone
invece uno studio comparativo di sette traduzioni italiane del Cora-
no prodotte fra il XX e il XXI secolo. Le versioni analizzate vengono
messe alla prova rispetto alla loro capacita di rendere sul piano forma-
le, stilistico e semantico una caratteristica peculiare della lingua araba,
pressoché assente o scarsamente produttiva in italiano: il legame mor-
fologico e semantico tra radice e lemma.

2. Lo studio e la traduzione del Corano in Italia

2.1. 1l Corano latino e il suo lungo lascito

Le prime istanze relative allo studio e alla traduzione del Corano in
Italia vanno inserite nel quadro del crescente interesse per il testo sacro
dell’islam che ha fatto seguito alla prima traduzione latina del Corano®

> Cf. ibid., pp. 4-9. Non rientra fra gli scopi di questo contributo offrire una rassegna,
neppure sommaria, del dibattito musulmano in merito alla traducibilita del testo rive-
lato, ma la situazione ¢ evidentemente molto pitr sftumata e articolata, segnatamente in
epoca modernae contemporanea. Per una panoramica pitt ampia su tutta la questione si
veda Wilson, Translating the Qur’an. Cf. Blankinship, The Inimitable Qurian.

¢ 1l presente articolo non ha tra i propri obiettivi quello di riassumere gli enormi pro-
gressi della ricerca, da una parte nell’inquadrare il Corano come prodotto della religio-
sitd tardoantica, liberandolo cosi da un preteso isolamento etico e culturale, dall’altra
nel percepire e delineare in maniera sempre piti chiara e articolata una vera e propria
dimensione europea del testo coranico che, se fino a un certo punto si caratterizza
principalmente per un’attitudine polemica o apologetica, in una prospettiva pitt ampia
finisce per inglobare anche la produzione di studi e traduzioni del Corano da parte del-
le diverse comunita musulmane europee. La bibliografia in proposito ¢ sterminata. Si
veda, giusto a titolo di esempio, A. Neuwirth, Der Koran als Text der Spitantike: Ein
europdischer Zugang, Berlin, Verlag der Weltreligionen, 2010; Ead., “Qurinic Studies
and Historical-Critical Philology: The Qurin’s Staging, Penetrating and Eclipsing of

PaOP 3 (2025) 87



R. Villano

commissionata da Pietro il Venerabile, abate di Cluny, e realizzata in
Spagna da Roberto di Ketton nel 1142/1143.7

Biblical Tradition”, Philological Encounters 1 (2016), pp. 31-60; G.G. Stroumsa, The
Making of the Abrabamic Religions in Late Antiguity, Oxford, Oxford University
Press, 2015; J. Loop, “Introduction: The Qur’an in Europe — the European Qur'an”,
Journal of Quranic Studies 20 (2018), pp. 1-20; The Latin Quran, 1143-1500: Trans-
lation, Transition, Interpretation, a cura di C. Ferrero Herndndez e J. Tolan, Berlin, De
Gruyter, 2021; The Iberian Qur an: From the Middle Ages to Modern Times, a cura di
M. Garcfa-Arenal e G. Wiegers, Berlin, De Gruyter, 2022; The Quran in Rome: Man-
uscripts, Translations, and the Study of Islam in Early Modern Catholicism, a cura di
F. Stella e R. Tottoli, Berlin, De Gruyter, 2023; European Muslims and the Quran:
Practices of Translation, Interpretation, and Commodification, a cura di G. Sibgatullina
e G. Wiegers, Berlin, De Gruyter, 2024; D. Scotto, Juan de Segovia and the Quran: Con-
verting the Muslims in Fifteenth-Century Europe, Berlin, De Gruyter, 2024.

7 Sulla traduzione di Roberto di Ketton e, pit1 in generale, su tutta 'impresa cluniacense
e la successiva traduzione di Marco da Toledo, nonché sul ruolo fondativo di questo
gruppo di testi rispetto al Corano latino ed europeo, si veda, a titolo di esempio, M.-T.

d’Alverny, “Deux traductions latines du Coran au Moyen Age Archives d’bistoire doc-
trinale et littéraire du Moyen Age 16 (1947-1948), pp. 69-131; T.E. Burman, “Tafsir
and Translation: Traditional Arabic Qurin Exegesis and the Latin Qurans of Robert
of Ketton and Mark of Toledo”, Speculum 73/3 (1998), pp. 703-732; 1d., “Polemic,
Philology and Ambivalence: Reading the Qur’an in Latin Christendom”, Journal of
Islamic Studlies 15 (2004), pp. 181-209; 1d., Reading the Quran in Latin Christendom,

1140-1560, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2007; N. Petrus i Pons, “La
seconda traduzione latina del Corano di Marco da Toledo: Alcuni appunti linguisti-
ci”, in 1l Mediterranco del *300: Raimondo Lullo ¢ Federico II1 d Aragona, re di Sicilia.

Omaggio a Fernando Dominguez Reboiras. Atti del Seminario internazionale (Paler-
mo-Castelvetrano-Selinunte, 17-19 novembre 2005), a cura di A. Musco e M.M.M.
Romano, Turnhout, Brepols, 2008, pp. 295-304; J. Yolles, “Scientific Language in the
Latin Qur’ans of Robert of Ketton and Mark of Toledo”, Journal of Quranic Studies
22/3(2020), pp. 121-148; A.J. Lappin, “On the Genesis and Formation of the Corpus
Cluniacense”, in The Latin Quran, 1143-1500, pp. 27-56; R.F. Glei, “Dixit apostoli:
The Word-by-Word Principle in Latin Translations of the Qur’an”, ibid., pp. 57-70;

O. Hanne, “Translating from Arabic to Latin in the Twelfth Century: The Examples
of Two Englishmen, Robert of Ketton and Adelard of Bath”, ibid., pp. 71-94; O.dela
Cruz Palma, “Robert of Ketton, traditore: Manifestations of Anti-Islamic Radicalism
in the First Latin Translation of the Quran”, ibid., pp. 111-122; J.L.A. Rivera Luque,
“Translatological Remarks on Rendering the Qur’an into Latin (Robert of Ketton,
Mark of Toledo and Egidio da Viterbo): Purposes, Theory and Technique”, bid., pp.
123-138; N. Petrus Pons, “The Glosses on Mark of Toledo’s Alchoranus Latinus”,
ibid., pp. 283-298; J. Tolan, “Conclusion: Robert of Ketton’s Translation and Its Leg-
acy”, ibid., pp. 475-480; C. Burnett, “Robert of Ketton and Mark of Toledo and the
Rise and Development of the Literal Translation of the Qur'an”, in The Iberian Qurian:
From the Middle Ages to Modern Times, a cura di M. Garcfa-Arenal e G. Wiegers, Ber-
lin, De Gruyter, 2022, pp. 27-48.

88 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

La traduzione di Roberto di Ketton, significativamente intitolata
Lex Mahumet pseudoprophete, avra un impatto enorme sulla successiva
storia degli studi coranici e ne restera per secoli il testo di riferimento.®
Il carattere della traduzione ¢ apertamente polemico, a tratti mistifica-
torio, in linea con gli altri testi del Corpus cluniacense e con le intenzio-
ni stesse del committente e del traduttore.’

La tradizione manoscritta conserva, nei marginalia, un corpus di
note e commenti al testo, probabilmente redatti dal medesimo gruppo
di traduttori e ricercatori radunati da Pietro il Venerabile e concepiti
come uno strumento di studio, un ausilio scolastico destinato al lettore
europeo che per la prima volta si confrontava con una tale alteritd." I
commenti insistono da un lato sul carattere artificiale della rivelazione
coranica, dall’altro sulla mancanza di coerenza formale e semantica del
testo. A margine del racconto della creazione di Q 2:30-38, una glossa
mette in guardia il lettore sulla vera natura del testo tradotto, definito
senza mezzi termini artificioso (fzbula) e assurdo (stulticissima): “Se-
quitur de deo et adam et angelis et diabolo fabula stulticissima quam
nescio ubi repererit” (segue un racconto privo di senso su Dio, Adamo,
gli angeli e il diavolo, che non so da dove abbia attinto)."!

I primo studio sul Corano realizzato nell’area culturale italiana
¢ il Contra legem Sarracenorum del frate domenicano Riccoldo da
Monte di Croce, scritto alla fine del XIII secolo.'” L'opera costituisce
un’esposizione sistematica e una confutazione del Corano e conoscera
un’enorme fortuna, non solo in Italia, ma in tutta ’Europa medievale
e rinascimentale. La sua impronta marcatamente polemica segnera in

¥ See Tolan, “Conclusion”, p. 475.

? Cf. Burman, “Polemic, Philology and Ambivalence”; Lappin, “On the Genesis and
Formation”; de la Cruz Palma, “Robert of Ketton, traditore”; Rivera Luque, “Transla-
tological Remarks”.

1 D’Alverny, “Deux traductions latines”; Burman, Reading the Quran, pp. 61-76.

" Burman, “Polemic, Philology and Ambivalence”, pp. 189-191; Id., Reading the
Qur’an, pp. 65-66.

1211 testo latino del Contra legem Sarracenorum & stato pubblicato in J.-M. Mérigoux,
“L'ouvrage d’un frere précheur florentin en Orient 2 la fin du XIII¢ siecle: Le Contra le-
gem Sarracenorum de Riccoldo da Monte di Croce”, Memorie Domenicane 17 (1986),
pp- 1-144, qui 60-142, cf. Riccoldo da Monte di Croce, Contra legem Sarracenorum, a
cura di E. Panella, ed. online riveduta dell'ed. a cura di J.-M. Mérigoux del manoscritto
della Biblioteca nazionale centrale di Firenze, Conv. soppr. C 8.1173, ff. 185r-218r,
e traduzione italiana, http://www.e-theca.net/emiliopanella/riccoldo2/cls000.htm (26
ottobre 2025).

PaOP 3 (2025) 89



R. Villano

maniera indelebile anche la produzione successiva, fornendo un im-
portante arsenale critico alle opere posteriori, non esclusivamente di
ambito polemico o apologetico.”

Alcuni brevi estratti ci aiutano a comprendere meglio questa attitu-
dine polemica e sprezzante e il modo in cui ha influenzato la percezione
stessa del Corano non solo sul piano dottrinale e contenutistico, ma an-
che su quello formale della lingua, dello stile e della struttura del testo.

Nella visione di Riccoldo, ¢ di primaria importanza che il lettore
cristiano comprenda innanzitutto che il Corano non proviene da Dio,
ma ¢ una falsificazione ottenuta rimaneggiando materiali gia circolanti
in ambienti eretici: “Et sciendum quod omnium antiquorum hereti-
corum feces, quas diabolus in aliis sparsim seminaverat, simul in Ma-
chometum revomuit” (si deve sapere che le lordure di tutti gli antichi
eretici, che il diavolo aveva disseminato qua e 14, le rivomito poi tutte
insieme in Muhammad).™

E interessante notare, in relazione a quanto si viene dicendo, come
Riccoldo ritenga che lo stile e la forma stessa del Corano non siano
consoni alla parola di Dio: “Sciendum est quod alchoranum non est

13 Su Riccoldo ¢ il Contra legem Sarracenorum siveda, giusto a titolo di esempio, Méri-
goux, “L'ouvrage d’un frere précheur”; J V. Tolan, Saracens: Islam in the Medieval Enro-
pean Imagination, New York, Columbia University Press, 2002, pp. 252-254; Burman,
“Polemic, Philology and Ambivalence”; Id., “How an Italian Friar Read His Arabic
Quran”, Dante Studies 125 (2007), pp. 93-109; 1d., Reading the Qurin; 1d., “Ric-
coldo da Monte di Croce y las traducciones latinas del drabe realizadas en Espafia”, in
Estudios de latin medieval bispinico, a cura di]. Martinez Gdzquez, O. de la Cruz Palma
e C. Ferrero Herndndez, Florence, Sismel — Edizioni del Galluzzo, 2011, pp. 601-608,
Id., “Riccoldo da Monte di Croce”, in Christian-Muslim Relations: A Bibliographical
History, vol. IV, (1200-1350), a cura di D. Thomas e A. Mallet (con J.P. Monferrer
Sala et al.), Leiden, Brill, 2012, pp. 679-691; R. George-Tvrtkovi¢, A4 Christian Pil-
grim in Medieval Irag: Riccoldo da Montecroce’s Encounter with Islam, Turnhout, Bre-
pols, 2012; N. Petrus Pons, “Riccoldo da Monte di Croce lector de Marcos de Toledo”,
Medievalia 19 (2016), pp. 115-132; C. Ferrero Herndndez, “Lectio et disputatio en el
prélogo del Contra legem Sarracenorum de Riccoldo da Monte di Croce”, Mélanges
de la Casa de Veldzquez 49 (2019), pp. 141-155; Ead., “Riccoldo the Florentine’s Re-
probacion del Alcoran: A Manual for Preaching to the ‘Moors’, in The Latin Quran,
1143-1500, pp. 395-424; D. Scotto, “Riccoldo da Monte di Croce Deliberating on
God’s Judgements: Exegesis, Intercession, Islam”, in Soteriologic in der hochmittelalter-
lichen Theologie, a cura di D. Olszynski e U. Roth, Miinster, Aschendorff Verlag, 2021,
pp- 165-192; D. Scotto, “Riccoldo da Monte di Croce and the Origins of the Quran
as a Deviation from Christian Salvation History”, in The Latin Qurian, 1143-1500,
pp- 363-39%4.

'* Riccoldo da Monte di Croce, Contra legem Sarracenorum, f. 186r.

90 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

lex Dei quia non habet stilum nec modum consonum legi Dei. Est
enim metrica vel rithmica in stilo, blanditoria in verbis et fabulosa in
sententiis” (bisogna sapere che il Corano non ¢ legge di Dio, perché
non ha uno stile né una forma conformi alla legge divina: ha infatti
uno stile metrico o ritmico, ¢ lusinghiero nelle parole e affabulatorio
nei contenuti)."

Secondo Riccoldo, il fatto che il Corano non sia parola di Dio risul-
terebbe evidente anche a causa della sua divergenza rispetto alla Bibbia
e alla filosofia: “Sciendum est quod, quicquid sit de stilo et modo, sed
manifeste patet quod non est lex Dei ipsum Alchoranum quia non
concordat in sententia cum lege Dei nec etiam cum philosophis” (bi-
sogna sapere che, a prescindere da stile e forma, ¢ comunque evidente
che il Corano non ¢ legge di Dio, poiché non concorda nei contenuti
con la legge divina né con i filosofi).'¢

Riccoldo trova infine sconcertante, anticipando un elemento che
sara ricorrente in sede critica nei secoli a venire, I'evoluzione cronologi-
ca della religione nel testo coranico, ben nota alla tradizione islamica e
regolata attraverso il genere esegetico Nasih wa-mansih (Abrogante e
abrogato):"” “Considerandum est quod lex Alchorani non solum dis-
sidet a lege Dei, sed etiam non convenit sibi ipsii” (bisogna osservare
che il Corano non solo ¢ in contrasto con la Bibbia, ma non ¢ neppure
coerente con se stesso).'®

Quanto alla questione della traducibilita, Riccoldo, che pure aveva
cominciato a tradurre il Corano in latino durante il suo soggiorno a
Baghdad, dissuaso poi “dalla quantita di invenzioni, falsita ed empieta
ripetute continuamente” che vi aveva trovate (“et cum inceperim eam
in latinum transferre, tot inveni fabulas et falsitates et blasphemias, et
eadem per omnia in locis creberrimis repetita, quod tunc attediatus
dimisi”),"” in merito alla possibilita di riprodurre sul piano formale lo

5 Ibid., £. 190v.

16 Ibid., f. 192r.

17 Sul genere esegetico Nasih wa-mansith si veda, giusto a titolo di esempio, A. Rip-
pin, “Al-Zuhri, Naskh al-Qurin and the Problem of Early Tafsir Texts”, Bulletin of
the School of Oriental and African Studies 47/1 (1984), pp. 22—43; D.S. Powers, “The
Exegetical Genre nasikh al-Qurian wa-mansikbubu”, in Approaches to the History of the
Interpretation of the Qurian, a cura di A. Rippin, Oxford, Clarendon Press, 1988, pp.
117-138.

'8 Riccoldo da Monte di Croce, Contra legem Sarracenornm, £. 193r.

1 Ibid., f. 190v. Nonostante questo embrionale tentativo di traduzione, sembra in re-
alt che Riccoldo si sia appoggiato soprattutto sul Corpus cluniacense e sulla traduzione

PaOP 3 (2025) 91



R. Villano

stile del Corano in un’altra lingua, esprimeva gia un certo scetticismo:
“Quod autem sit rithmica in stilo, per totem librum patet legentibus
in eo. Nec tamen de hoc possum ponere convenienter exemplum, quia
rithmus et versus in arabico non esset si per omnia et fideliter transfe-
retur in latinum!” (che abbia uno stile ritmico risulta chiaro a chiun-
que lo legga per intero. Tuttavia, non posso riportarne agevolmente
un esempio, perché il ritmo e il verso dell’arabo scomparirebbero se si
traducesse il tutto fedelmente in latino).*

Studi recenti hanno mostrato come Roma, tra XV e XVII secolo,
sia stata il centro di un processo di radicale trasformazione dell’approc-
cio europeo allo studio del Corano e dell’islam, in cui I'interesse reli-
gioso siintrecciava a un crescente impulso erudito, segnando un primo
passaggio dalla polemica alla filologia e gettando le basi di un progetto
culturale europeo volto a comprendere ma anche a confutare I'islam.*

Un esempio particolarmente significativo di questa nuova attitudi-
ne si ha nella traduzione latina del Corano commissionata dal cardina-
le Egidio Antonini da Viterbo tra XV e XVI secolo. Importante figura
dell’'umanesimo e priore generale dell'ordine degli agostiniani, Egidio ¢
particolarmente interessato allo studio delle religioni e al dialogo inter-
religioso. Studia filosofia, teologia, ebraico e arabo; conosce Giovanni
Pico della Mirandola a Padova e studia con Marsilio Ficino a Firenze.
Durante un viaggio in Spagna, influenzato probabilmente dalle idee
di Pico sulla filosofia universale, commissiona una nuova traduzione
latina del Corano.?

di Marco da Toledo (1210) nella redazione effettiva del Contra legem Sarracenorum,
cf. Burman, “How an Italian Friar Read”; Petrus Pons, “Riccoldo da Monte di Croce
lector”; Scotto, “Riccoldo da Monte di Croce and the Origins”.

0 Riccoldo da Monte di Croce, Contra legem Sarracenorum, f. 190v.

*! Si veda, giusto a titolo di esempio, A.M. Piemontese, “Il Corano latino di Ficino e i
Corani arabi di Pico e Monchates”, Rinascimento 36 (1996), pp. 227-273;1d., “Il Cora-
no in Italia umanistica”, in Bibbia e Corano. Edizioni e ricezioni, a cura di C. Baffioni et
al., Milan-Rome, Biblioteca Ambrosiana/Bulzoni, 2016, pp. 31-66; A. Girard, “Teach-
ing and Learning Arabic in Early Modern Rome: Shaping a Missionary Language”, in
The Teaching and Learning of Arabic in Early Modern Europe, a cura di J. Loop, A.
Hamilton e C. Burnett, Leiden, Brill, 2017, pp. 189-212; The Quran in Rome.

* Sulla figura di Egidio da Viterbo si veda F.X. Martin, Friar, Reformer, and Renais-
sance Scholar: Life and Work of Giles of Viterbo, 1469-1532, a cura di J.E. Rotelle,
Villanova (PA), Augustinian Press, 1992. Sulla traduzione commissionata da Egidio si
veda, a titolo di esempio, Burman, Reading the Qurian, pp. 149-177; M. Garcia-Are-
nal e K.K. Starczewska, “The Law of Abraham the Catholic: Juan Gabriel as Qur’n
Translator for Martin de Figuerola and Egidio da Viterbo”, Al-Qantara 35/2 (2014),

92 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

La traduzione commissionata da Egidio, che da un lato si inseri-
sce in un momento di crescente apertura intellettuale, ma dall’altro di
confronto politico e religioso anche aspro e duro con I'islam, fu com-
pletata nel 1518 da Juan Gabriel Terrolensis (prec. ‘Alf al-Ayzar), un
mudéjar di Teruel convertito al cristianesimo che era in contatto con
una rete di predicatori antislamici legati alla missione di evangelizzazio-
ne dei musulmani aragonesi che culminera con le conversioni forzate
del 1526, e poi corretta nel 1525 da Leo Africanus (Yahanna al-’Asad,
prec. al-Hasan al-Wazzan), un altro convertito con cui Egidio stesso
aveva studiato l'arabo. Pur non del tutto estranea a questo ambiente
caratterizzato da una forte tensione antislamica, dunque, la traduzio-
ne commissionata da Egidio, divisa in quattro colonne che riportano,
oltre al testo arabo del Corano, la traduzione latina, un’innovativa tra-
scrizione del testo arabo in caratteri latini e una colonna di commenti
tratti dall'esegesi musulmana, si caratterizza per Iassenza della maggior
parte dei temi della polemica medievale con Iislam e si propone piut-
tosto come un vero e proprio strumento di studio.”

Tuttavia, nonostante 'impostazione filologica e la prevalenza dell’in-
teresse erudito su quello polemico o apologetico, ¢ stato messo in luce
come le note alla traduzione rivelino comunque una selettivita temati-
ca da cui si puo intravedere un sottotesto apologetico cristiano: i com-
menti riportati nella quarta colonna si concentrano infatti su questioni
sensibili nel dibattito interreligioso, riprendendo in parte i zopoz della
polemica medievale. In questo senso, l'opera di Egidio si colloca in una
posizione intermedia: da un lato, 'uso sistematico dei zafsir e la di-
sposizione del testo in quattro colonne rappresentano un esperimento
di filologia comparata che anticipa la stagione erudita inaugurata un
secolo piu tardi da Ludovico Marracci; dall’altro, la scelta dei passi e

pp. 409-459; K.X. Starczewska, “Anti-Muslim Preaching in 16th-Century Spain and
Egidio da Viterbo’s Research on Islam”, Rivista di storia e letteratura religiosa 51/3
(2015), numero monografico, Esperienza e rappresentazione dell’Islam nell’Europa
mediterranea (secoli XVI-XVIII), a cura di A. Celli e D. Scotto, pp. 413-430; K.K.
Starczewska, Latin Translation of the Qurian (1518/1621): Commissioned by Egidio
da Viterbo: Critical Edition and Case Study, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2018;
Glei, “Dixit apostoli: The Word-by-Word Principle”; Rivera Luque, “Translatological
Remarks”; K.X. Starczewska, “Translations from Arabic of Iberian Origin in Egidio da
Viterbo’s Qurian”, in The Iberian Quran: From the Middle Ages to Modern Times, a
cura di M. Garcia-Arenal e G. Wiegers, Berlin, De Gruyter, 2022, pp. 399-420.

» Cf. Starczewska, Latin Translation of the Qur'an, pp. XIII-XCL

PaOP 3 (2025) 93



R. Villano

la tipologia delle glosse testimoniano la persistenza di un intento apo-
logetico, seppure attenuato e dissimulato sotto una veste filologica.**
Nonostante le intenzioni e le idee stesse di Egidio, infatti, bisogna
tener conto anche dell'ambiente in cui la traduzione ¢ effettivamente
maturata. Juan Gabriel, il suo primo traduttore, aveva collaborato an-
che con Joan Marti de Figuerola, che lo ricorda come suo maestro di
arabo nella Lumbre de fe contra el Alcordn (1521), un trattato polemi-
co concepito esplicitamente per dibattere con i musulmani attraverso
I'uso del Corano e dell'esegesi islamica. Il confronto tra le due opere ha
messo in luce corrispondenze lessicali e sintattiche, oltre a coincidenze
significative nella scelta dei versetti, nelle glosse e nell'impiego dell’ese-
gesi islamica, collocando la traduzione di Egidio entro una pitt ampia
tradizione di studio e di confutazione del Corano, nella quale la filolo-
gia umanistica si intrecciava intimamente con I'intento missionario.”®
Lesito pit compiuto di tutta la produzione degli umanisti del
XV e XVI secolo sul Corano e sull’islam si avra nella pubblicazione
dell’Alcorani textus universus di Ludovico Marracci (1698). L'opera

** Cf. Burman, Reading the Quran, pp. 173-177.

% Garcfa-Arenal e Starczewska, “The Law of Abraham the Catholic”; Starczewska,
“Anti-Muslim Preaching”.

% La bibliografia su Marracci ¢ sterminata e ha conosciuto un incremento esponenziale
negli ultimi anni. Si veda, giusto a titolo di esempio, E. Denison Ross, “Ludovico Mar-
racci”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies 2 (1921), pp. 117-123;
C.A. Nallino, “Le fonti arabe manoscritte dell'opera di Ludovico Marracci sul Corano”,
in Id., Raccolta di scritti editi e inediti, vol. II, Roma, Istituto per I'Oriente, 1940, pp.
90-134; G. Levi Della Vida, “Ludovico Marracci e la sua opera negli studi islamici”, in
1d., Aneddoti e svaghi arabi e non arabi, Milano-Napoli, Ricciardi, 1959, pp. 193-210;
M. Borrmans, “Ludovico Marracci et sa traduction latine du Coran”, Islamochristiana
28 (2002), pp. 73-85; M.P. Pedani Fabris, “Ludovico Marracci e la conoscenza dell’i-
slam in Italia”, Campus Maior 16 (2004), pp. 6-23; M. Rizzi, Le prime traduzioni del
Corano in Italia: contesto storico e attitudine dei traduttors: Ludovico Marvacci (1612—
1700) ¢ la lettura critica del commentario coranico di al-Zamapsari (1075-1144), Tu-
rin, L’Harmattan, 2007; R.F. Glei, “Arabismus latine personatus. Die Korantberset-
zung von Ludovico Marracci (1698) und die Funktion des Lateinischen”, Jabrbuch fiir
Europdische Wissenschaftskultur 5 (2009), pp. 93-115; A. Bevilacqua, “The Qur’in
Translations of Marracci and Sale”, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 76
(2013), pp. 93-130; R. Tottoli, “La vida de Muhammad y sus fuentes en las obras de
Ludovico Marracci, segtin sus manuscritos personales”, in Vitae Mahometi. Reescritura
e invencion en la literatura cristiana de controversia. Simposio internacional (Univers,i-
tat Autdonoma de Barcelona, 19-20 marzo 2013), a cura di C. Ferrero Herndndez e O.
de la Cruz Palma, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 2014, pp.
291-304; R. Tottoli, “Ex Historia Orientali Joh. Henrici Hottingeri ... Ludovico Mar-

94 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

di Marracci rappresenta il coronamento dell’intero progetto filologico,
polemico e apologetico, europeo e cristiano sull’islam. Il testo arabo
era presentato accanto a una traduzione latina letterale e a due serie
di annotazioni: le une di carattere filologico e derivate dai commenta-
ri islamici, le altre di natura teologica e apologetica, precedute da una
lunga introduzione e da una vera e propria confutazione. Per 'am-
piezza delle fonti impiegate e per la precisione della resa linguistica,
U Alcorani textus universus puo essere considerato il cardine degli studi
islamici cattolici del Seicento ed ¢ tuttora riconosciuto come il punto
di partenza degli studi moderni sul Corano in Europa, segnando un

racci and Reformed Sources According to His Manuscripts”, Rivista di storia e lettera-
tura religiosa 51(2015), pp. 691-702; Id., “New Light on the Translation of the Quran
of Ludovico Marracci from His Manuscripts Recently Discovered at the Order of the
Mother of God in Rome”, in Books and Written Culture of the Islamic World: Studies
Presented to Claude Gilliot on the Occasion of His 75th Birthday, a cura di A. Rippin e
R. Tottoli, Leiden, Brill, 2015, pp. 91-130; I/ Corano ¢ il pontefice: Ludovico Marracci
tra cultura islamica e Curia papale, a cura di G.L. D’Errico, Rome, Carocci, 2015; R.F.
Glei, “Scripture and Tradition: Traces of Counter-Reformatory Discourse in Marracci’s
Work on Islam”, Rivista di storia ¢ letteratura religiosa 51/3 (2015), pp. 671-690; R.F.
Glei e R. Tottoli, Ludovico Marracci at Work: The Evolution of His Latin Translation
of the Qurian in the Light of His Newly Discovered Manuscripts, with an Edition and a
Comparative Linguistic Analysis of Sura 18, Wiesbaden, Harrassowitz, 2016; R. Tottoli,
“Ludovico Marracci”, in Christian-Muslim Relations: A Bibliographical History, vol.
IX, Western and Southern Europe (1600-1700), a curadi D. Thomas e J.A. Chesworth,
Leiden, Brill, 2017, pp. 791-800; Girard, “Teaching and Learning Arabic”; R. Totto-
li, “Le molteplici forme di un testo: Ludovico Marracci e la trasmissione del K7zab al-
anwar di Abu al-Hasan al-Bakri”, in Studi arabistici in memoria di Anna Pagnini, a
cura diS. Bertonati, M. Cassarino e R. Tottoli, Napoli, Universita degli Studi di Napoli
“L’Orientale”, 2023, pp. 443-470; A. Canton, “A Harmony of Intent: Bishop Gregorio
Barbarigo (1625-1697) and Ludovico Marracci (1612-1700)”, in The Qur'an in Rome:
Manuscripts, Translations, and the Study of Islam in Early Modern Catholicism, a cura
di F. Stella e R. Tottoli, Berlin, De Gruyter, 2023, pp. 403-412; L. Salerno, “The Role
of Greek and Latin Auctores in Ludovico Marracci’s Alcorani Textus Universus”, ibid.,
pp- 413-432; A. Pitrimalli, “From din, milla, umma to religio, secta, superstitio: Mar-
racci’s Latin-Arabic for ‘Religion’. A Lexical Analysis within the Historical Framework
of the European History of the Modern Concept of Religion”, 7bid., pp. 433—446; F.
Stella, “Introduction”, 7bid., pp. 1-28; S. Fani, “Printing the Qur’n in Rome. From
the Typographia Medicea to Marracci’s Paduan Edition”, zbzd., pp. 79-122; R. Tottoli,
“Ludovico Marracci”, in Encyclopaedia of the Quriin Online, Supplement 2024, Leiden,
Brill, https://referenceworks.brill.com/display/entries/ EQO/EQCOM-060298.xml
(26 ottobre 2025); F. Stella, “Ludovico Marracci’s Alcorani textus universus (1698)”,
in Quran 12-21/Contexts/Introductory note to Ludovico Marraccis Latin Translation
(1698), https://quran12-21.org/en/contexts/marracci (26 ottobre 2025).

PaOP 3 (2025) 95



R. Villano

ulteriore passaggio, dopo quello dalla polemica alla filologia, che inau-
gura l'approccio scientifico al testo coranico e allo studio dell’islam.”

La pubblicazione fu particolarmente travagliata, in parte a causa
della generale opposizione papale alla diffusione del testo coranico e,
a quanto pare, anche per un’iniziale incomprensione tra Marracci e
la congregazione dell'Indice: alla prima stampa per i tipi della Propa-
ganda Fide di una dettagliata introduzione alla confutazione del testo
coranico nel 1691 fece seguito, soltanto nel 1698, I'edizione integrale
del testo arabo accompagnata dalla traduzione latina di Marracci e dal-
le refutationes.

L’influsso di Marracci sulle successive traduzioni vernacolari euro-
pee ¢, pit in generale, sulla storia degli studi coranici italiani ed euro-
pei ¢ impressionante.”” Anche se la ricostruzione delle dinamiche di
ricezione di tale influsso non rientra fra gli scopi di questo contributo,
¢ comunque interessante, in relazione a quanto si viene dicendo, segui-
re la traccia lasciata da alcune osservazioni relativamente marginali di
Marracci sul contenuto e sulla forma stessa del Corano: “Vix dici po-
test quid determinate contineat Alcoranus: est enim miscella et farra-
go innumerarum rerum, et plerumque inconexarum; ut merito Arabes
dicant Alcoranum ex omnibus scientiis particulas habere, et nullam
ex integro continere” (¢ quasi impossibile dire con precisione che cosa
contenga il Corano: esso ¢ infatti un miscuglio e un guazzabuglio di
innumerevoli cose, per lo pili sconnesse; tanto che, a ragione, gli Arabi
stessi dicono che il Corano possiede frammenti di tutte le scienze, ma
non ne contiene nessuna per intero).*

¥ Girard, “Teaching and Learning Arabic”; Tottoli, “Ludovico Marracci”, in Chris-
tian-Muslim Relations; Stella, “Introduction”, Fani, “Printing the Quran in Rome”;
Tottoli, “Ludovico Marracci”, in Encyclopacedia of the Qur'an Online.

8 L. Marracci, Prodromus ad refutationem Alcorant, 4 voll., Rome, Typis Sacrae Con-
gregationis de Propaganda Fide, 1691; 1d., Alcorani textus universus ex correctioribus
Arabum exemplaribus summa fide atque pulcherrimis characteribus descriptus, eadem-
que fude ac pari diligentia ex Arabico idiomate in Latinum translatus; appositis unicui-
que capiti notis atque mfumtz’one: his omnibus praemissus est Prodromus totum priorem
tomum implens, 2 voll., Padua, Ex Typographia Seminarii, 1698. Su tutta la questione si
veda 11 Corano ¢ il pontefice; Glei e Tottoli, Ludovico Marracci at Work.

» Si veda, giusto a titolo di esempio, Bevilacqua, “The Qur’an Translations of Marracci
and Sale”; A. Hamilton, “After Marracci: The Reception of Ludovico Marracci’s Edi-
tion of the Qur’an in Northern Europe from the Late Seventeenth to the Early Nine-
teenth Centuries”, Journal of Quranic Studies 20/3 (2018), pp. 175-192.

30 Marracci, Prodromus, vol. 1, p. 225. Qui e a pagina seguente i corsivi sono dell’autore.

96 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

Un calco evidente delle parole di Marracci compare, ben tre se-
coli dopo, in A Literary History of the Arabs di Reynold A. Nichol-
son (1868-1945): “The opinion almost unanimously held by Euro-
pean readers that it is obscure, tiresome, uninteresting; a farrago of
long-winded narratives and prosaic exhortations”.!

Un’eco lontana delle parole di Marracci (lat. farrago, it. “guazza-
buglio”) persiste ancora ne La letteratura araba di Francesco Gabrieli
(1951), in cui il Corano viene definito senza mezzi termini “un testo
che a noi appare cosi spiritualmente povero, nella ripetizione all’in-
finito dei suoi pochi motivi fondamentali, cosi rozzo e impacciato
nell'espressione, caotico nell’attuale ordinamento, in una sola e franca
parola ‘noioso’”.** In riferimento all'organizzazione delle sezioni tema-
tiche all'interno della sura della caverna (Q 18), infatti, Gabrieli ci in-
forma che “difetto capitale della narrativa coranica ¢ inoltre l'oscurita
e frammentarieta [...]. Cosa significa tutto questo guazzabuglio, che
mette a non minor prova la pazienza del lettore?”.”

In questo senso, ¢ notevole che il termine farrago, proprio in riferi-
mento a Q 18, entri addirittura in The Apocalypse of Islam di Norman
O. Brown, un testo che cerca in realta di rivendicare l'originalita e la
modernita dello stile coranico attraverso un paragone nientemeno che
con il Finnegans Wake di James Joyce, partendo, pero, sempre dall’i-
nestirpabile idea che il Corano sia, per il povero e frastornato lettore
europeo, un incomprensibile, intollerabile e disordinato guazzabuglio:
“In the farrago of sura 18 the bewildered Western mind discerns and
fastens onto three mysterious episodes — one cannot call them narra-
tives — (1) The Sleepers in the Cave (vs. 9-26), (2) Moses’ journey (vs.
61-83), and (3) Dhu’l-Qarneyn’s wall against Gog and Magog (vs.
84-99)

E infine incredibile, per tornare al panorama italiano, che addirittu-
ra Alessandro Bausani, autore di una delle piti importanti traduzioni
italiane del Corano del XX secolo, vi faccia francamente ricorso, arren-
dendosi, implicitamente, all'evidenza di un testo la cui pitt profonda

3 R.A. Nicholson, 4 Literary History of the Arabs, Abingdon-New York, Routledge,
1993 (London, Fisher Unwin, 1907"), p. 161.

32 F. Gabrieli, La letteratura araba, Florence, Sansoni, 1951, p. 65.

33 Ibid., pp. 80-81.

¥ N.O. Brown, “The Apocalypse of Islam”, in Apocalypse and/or Metamorphosis,
Berkeley-Los Angeles-Oxford, University of California Press, 1991, pp. 69-94, qui 77
(originariamente pubblicato in Social Text 8 [1983-1984], pp. 155-171).

PaOP 3 (2025) 97



R. Villano

struttura egli stesso ammette, dunque, di non capire quando, nella pur
pregevole Introduzione alla sua traduzione del Corano, afferma, con
una nota di orgoglio erudito: “Del contenuto del Corano si puo anco-
ra con piena ragione ripetere, coll’antico nostro Marracci: ‘ Vix dici po-
test quid determinate contineat Alcoranus: est enim miscella et farrago

3 35

innumerarum revum’ .

2.2. Le traduzioni italiane del Corano

All’incirca nello stesso periodo in cui gli umanisti romani inaugurava-
no la grande stagione degli studi coranici, ponendo le basi dello studio
scientifico dellislam in Europa, e il cardinale agostiniano Egidio da
Viterbo commissionava in Spagna una delle pit1 innovative traduzioni
latine del Corano esistenti all'epoca, Andrea Arrivabene pubblicava, a
Venezia, la prima traduzione integrale del Corano in una lingua ver-
nacolare europea, dando alle stampe, nel 1547, L Alcorano di Maco-
metto, nel qual si contiene la dottrina, la vita, i costumi, et le leggi sue:
Tradotto nuovamente dall’Arabo in lingua Italiana.”’

Nonostante si trattasse della prima versione del Corano in una lin-
gua europea,” il libro, dopo un primo successo di pubblico dovuto alla
novita della resa volgare del Corano, ¢ stato presto dimenticato dalla
comunita scientifica, quando ¢ emerso che non si trattava di una nuo-

% A. Bausani, “Introduzione”, in Id., 7/ Corano, pp. XV-LXXIX (LV).

3¢ Sempre a Venezia, dieci anni prima, Alessandro Paganino pubblicava inoltre la prima
edizione a stampa del Corano (1537/1538). Cf. A. Nuovo, “Il Corano arabo ritrovato
(Venezia, Paganino e Alessandro Paganini, tra I'agosto 1537 e I'agosto 1538)”, La Bi-
bliofilia 89 (1987), pp. 237-271; Ead., Alessandro Paganino (1509-1538), Padua, An-
tenore, 1990.

37 LAlcorano di Macometto, nel qual si contiene la dottrina, la vita, i costumi, et le leggi
sue: Tradotto nuovamente dall’ Arabo in lingua Italiana: Con Gratie, et Privilegii, a cura
di A. Arrivabene, Venice, s.n., 1547. Su tutta la vicenda si veda P.M. Tommasino, The
Venetian Quran: A Renaissance Companion to Islam, trad. a curadi S. Notini, Philadel-
phia, University of Pennsylvania Press, 2018 (ed. or. LAlcorano di Macometto: Storia di
un libro del Cinquecento europeo, Bologna, Il Mulino, 2013).

% In realta si tratterebbe della prima versione integrale del Corano in lingua italiana.
Versioni parziali e antologiche circolavano gia da tempo, come il volgarizzamento rea-
lizzato da Niccolaio di Berto a partire dalla versione latina di Marco da Toledo. Si veda,
in proposito, L. Formisano, “La pil antica (?) traduzione italiana del Corano e il Liber
Habentomi di Ibn Tamart in una compilazione di viaggi del primo Cinquecento”, Cri-
tica del testo 7 (2004), pp. 651-696.

98 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

va traduzione fatta direttamente dall’arabo, come l’editore astutamente
asseriva nel frontespizio, ma di una versione italiana della traduzione
latina di Roberto di Ketton, riprodotta a stampa proprio pochi anni
prima da Theodor Bibliander a Basilea.”

Per secoli si ¢ ritenuto che 'autore del volgarizzamento fosse lo stes-
so Arrivabene e il libro ¢ stato trascurato, relegato al rango di testo apo-
crifo, spurio o addirittura eretico, accusato di plagio e trattato al massi-
mo come una curiosita erudita.*’ Studi recenti hanno perd dimostrato
in maniera convincente che l'autore del volgarizzamento era in realta
I'umanista, dantista e poligrafo bellunese Giovanni Battista Castro-
dardo, restituendo il testo al contesto dell’'umanesimo veneziano e ai
profondi legami della citta con il mondo arabo e islamico e con i circoli
eruditi europei.*’ Cio nondimeno, dal punto di vista puramente tra-
duttivo, ¢ chiaro che la versione di Castrodardo non puo dirci nulla in
merito alle specificita del passaggio dall’arabo all’italiano.

Dopo questa prima edizione si apre un vuoto di ben tre secoli nel
panorama editoriale italiano. Sorprende, per certi versi, 'assenza di ver-
sioni italiane paragonabili a quelle francesi di André Du Ryer (1647)*

¥ T. Bibliander, Machumetis Saracenorum principis, einsque successorum vitae, ac
doctrina, ipseque Alcoran, Basel, Johannes Oporinus/Nikolaus Brylinger, 1543.

“ Tommasino, The Venetian Quran, p. 9. Cf. C.A. Nallino, “Recensione a 1/ Corano.
Nuova versione letterale italiana con una prefazione e note critico-illustrative del dott. Luigi
Bonelli”, Oriente Moderno 8/12 (1928), pp. 592594, qui 592; Piemontese, “Il Corano
latino di Ficino”; P. Branca, “Italian Translations of the Qurin / ¢l jall 4dUay¥) Clles ),
Journal of Qur'anic Studies 2/2 (2000), pp. 103-112, qui 103-104; Bobzin, “Transla-
tions of the Qur’an [2005]”, pp. 345-346; P. Branca, “Il Corano: traduzioni in italiano
e studi”, Nuova informazione bibliografica 1 (2008), pp. 35-48, qui 35-36.

41 P.M. Tommasino, “Giovanni Battista Castrodardo bellunese traduttore dell’4/cora-
no di Macomerto”, Oriente Moderno 88/1 (2008), pp. 15-40; Id., “Giovanni Battista
Castrodardo dantista e divulgatore del Corano”, Nuova Rivista di Letteratura Italiana
13/1-2(2010), numero monografico, Saggs danteschi per Alfredo Stussi a cinguant an-
ni dalla sua lanrea, pp. 329-356; Id., “Reading Machiavelli, Translating the Qur’an.
Muhammad as a Lawgiver in the Alcorano di Macometto (Venice, 1547)”, Al-Qantara
23/2(2012), pp. 271-296; 1d., “Frammenti ritrovati di Giovanni Battista Castrodardo
(ca. 1517—ca. 1588) storico dei vescovi di Belluno”, Stud: Veneziani 65 (2012), pp. 87-
132; Id., “Piccolo prologo a Giovanni Battista Castrodardo (1517¢.-~1588c.) e al suo
Alcorano di Macometto”, Archivio Storico di Belluno Feltre e Caclore 84/351 (2013), pp.
413-466; 1d., The Venetian Quran; Pink et al., “Translations of the Qur’an [2025]”.

* A. Du Ryer, LAlcoran de Mahomet: Translaté d'arabe en Frangois, Paris, Antoine de
Sommaville, 1647. Sulla traduzione di Du Ryer si veda, giusto a titolo di esempio, A.
Hamilton e F. Richard, André Du Ryer and Oriental Studies in Seventeenth-Century
France, London-Oxford, The Arcadian Library/Oxford University Press, 2004; Bob-

PaOP 3 (2025) 99



R. Villano

e di Claude-Etienne Savary (1783), 0 a quella inglese di George Sale
(1734),* o al limite anche solo di versioni mediate attraverso il francese
o il latino,* ma se ¢ vero, da un lato, che nell'Italia postconciliare lo
studio del Corano era fortemente limitato, se non proprio osteggiato,
come testimoniato, fra laltro, sia dalla messa all’indice dell’edizione di
Bibliander e delle sue traduzioni in volgare, sia dalle difficolta stesse
incontrate da Marracci nella pubblicazione dell’ Alcorani textus univer-
sus, ¢ anche ipotizzabile, dall’altro, che 'edizione e la traduzione latina
di Marracci abbiano finito per monopolizzare lo spazio culturale italia-
no, assorbendo e in parte modellando le aspettative stesse del pubblico
erudito.

E soltanto nel 1847, esattamente tre secoli dopo la pubblicazione
dell’Alcorano di Macomerto, che viene data alle stampe, in Corsica,*

zin, “Translations of the Qur’an [2005]”, p. 246; S. Larzul, “Les premieres traductions
frangaises du Coran (XVII*-XIX¢ siecles)”, Archives de sciences sociales des religions 147
(2009), pp. 147-165, qui 148-153; A. Hamilton, “André Du Ryer”, in Christian-Mus-
lim Relations: A Bibliographical History, vol. IX, pp. 453-465; Pink ez al., “Translations
of the Quran [2025]”.

# C.-E. Savary, Le Coran, traduit de larabe, accompagné de notes, et précédé dun abrégé
de la vie de Mahomet, tiré des écrivains orientanx les plus estimés, 2 voll., Paris, Knapen
& Fils/Onfroy, 1783. Sulla traduzione di Savary si veda, giusto a titolo di esempio, Bob-
zin, “Translations of the Quran [2005]”, p. 349; Larzul, “Les premitres traductions”;
Z. Elmarsafy, The Enlightenment Qurian: The Politics of Translation and the Construc-
tion of Islam, London, Oneworld Publications, 2009, pp- 143-157; A. Hamilton,
“Claude-Etienne Savary: Orientalism and Fraudulence in Late Eighteenth-Century
France”, Journal of the VVarburg and Courtauld Institutes 82 (2019), pp. 283-314; 1d.,
“Claude-Etienne Savary”, in Christian-Muslim Relations: A Bibliographical Hz;tory,
vol. XIII, (1700-1800), a cura di D. Thomas e J. Chesworth, Leiden, Brill, 2019, pp.
745-756; Pink et al., “Translations of the Qur'an [2025]”.

* G. Sale, The Koran, Commonly Called The Alcoran of Mobammed: Translated into
English Immediately from the Original Arabic, with Explanatory Notes, Taken from the
Most Approved Commentators, to Which Is Prefixed a Preliminary Discourse, London,
Ackers/Wilcox, 1734. Sulla traduzione di Sale si veda, giusto a titolo di esempio, Bob-
zin, “Translations of the Quran [2005]”, pp. 348-349; Elmarsafy, The Enlightenment
Quran, pp. 37-63; Bevilacqua, “The Qur’in Translations of Marracci and Sale”; Id.,
The Republic of Arabic Letters: Islam and the European Enlightenment, Cambridge,
MA, The Belknap Press of Harvard University Press, 2018; Pink ez a/., “Translations
of the Qur’an [2025]”.

% Vi furono in realtd due traduzioni parziali condotte a partire dalla versione francese di
Du Ryer a cavallo fra il Seicento e il Settecento, ma non venne prodotta nessuna tradu-
zione integrale che offrisse un riferimento sistematico al pubblico dei lettori italiani. Cf.
Tommasino, The Venetian Quran, p. 11.

“ Cf. Ibid., pp. 11-13.

V7 Ibid., pp. 13-14.

100 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

la versione italiana del cavaliere Vincenzo Calza, console generale pon-
tificio in Algeri, tratta, come lo stesso autore dichiara nella prefazio-
ne, dalla traduzione francese di Albert Kazimirski de Biberstein (1840
[18417]).* Studi recenti hanno dimostrato che la traduzione di Calza
non ¢ tratta in realtd dalla prima imperfetta traduzione di Kazimirski,
come sostenuto da Carlo Alfonso Nallino e da Paolo Branca,® né, tan-
tomeno, direttamente dall’arabo, come sostenuto, forse a causa di una
svista, da Hartmut Bobzin,*® ma dalla seconda edizione riveduta e cor-
retta della traduzione francese di Kazimirski.”® Anche in questo caso,
pero, ¢ chiaro che si tratta di un testo che non affronta le specificita
traduttive dell’arabo, oltre a non essere del tutto privo, come lo stesso
autore dichiara francamente nella prefazione, di intenti apologetici.>*
Dalla traduzione francese a cura di Savary ¢ tratta invece I'anonima
versione de 1] Corano: Nuova traduzione italiana dall arabo con note dei
migliori commentatori orientals, preceduto dalla Leggenda di Maomet-
to ¢ dal sommario della religione turca, pubblicata nel 1882 a Milano da
Giovanni Panzeri con un titolo evidentemente ingannevole.”> Anche

V. Calza, Il Corano: Versione italiana del Cav. Commend. Vincenzo Calza, con com-
menti, ed una notizia biografica di Maometto, Bastia, Cesare Fabiani, 1847. Cf. A.
Kazimirski de Biberstein, Le Koran: Traduction nonvelle faite sur le texte arabe, Paris,
Charpentier, 1840. Sulla traduzione di Calza si veda F. Stella, “A Nineteenth-Century
Catholic Translation of the Qur’an into Italian by Vincenzo Calza, Pontifical Consul
General of Algiers”, Journal of Qurianic Studies 24/3 (2022), pp. 70-88. Cf. Tomma-
sino, The Venetian Quran, pp. 13-14; Pink et al. “Translations of the Qur’n [2025]”.
Sulla traduzione di Kazimirski si veda, giusto a titolo di esempio, Bobzin, “Translations
of the Qur’an [2005]”, pp. 340-350; J. Chabbi, “Kazimirski, une traduction du Coran
au XIX¢ siecle et le curieux destin de ses rééditions au XX¢ siecle”, in A. Kazimirski, Le
Coran, Paris, Cerf, 2020 (Paris, Charpentier, 1840"), pp. 7-16; Pink ez al. “Translations
of the Qur’an [2025]”.

# Nallino, “Recensione a I/ Corano”, p. 592; Branca, “Italian Translations”, p. 104; Id.,
“II Corano: traduzioni”, p. 36.

>0 Bobzin, “Translations of the Quran [2005]”, p. 350.

°! Stella, “A Nineteenth-Century Catholic Translation”.

>2 Calza, I/ Corano, p. V. Cf. Branca, “Il Corano: traduzioni”, p. 36; Stella, “A Nine-
teenth-Century Catholic Translation”, pp. 73-75; Id., “Vincenzo Calza”, in Chris-
tian-Muslim Relations: A Bibliographical History, vol. XXI, South-western Europe
(1800-1914), a curadi D. Thomas e J.A. Chesworth, Leiden, Brill, 2024, pp. 641-646,
qui 644-645.

>3 Anon., 1l Corano: Nuova traduzione italiana dall arabo con note dei migliori com-
mentatori orientali, preceduto dalla Leggenda di Maometto e dal sommario della reli-
gione turca, Milano, G. Panzeri, 1882. Si veda F. Badini, “The Italian Qur’an: A Prelim-
inary Analysis of the Panzeri Translation (1882)”, Journal of the International Qur anic

PaOP 3 (2025) 101



R. Villano

in questo caso si tratta di una “traduzione di qualche altra traduzione
straniera”, come avrebbe annotato con sdegno d’arabista un giovane
Leone Caetani sulla sua copia personale del volume,** del tutto inutile
in relazione a quanto si viene dicendo.

Ancora dalla versione francese di Kazimirski & tratto I/ Corano: Ver-
sione tolta direttamente dal testo arabo da Eugenio Camillo Branchi,
che si colloca nella fase di piti intensa proliferazione di traduzioni del
Corano, proprio a cavallo della guerra italo-turca (1911-1912).% Al di
14 del titolo altisonante e di alcune affermazioni inserite nell’introdu-
zione, sembra che I'autore non conoscesse neppure I'arabo, e in effetti
dal risultato emerge chiaramente che non ha contezza del testo origi-
nale. Anche la sua traduzione ¢ dunque priva di valore traduttologico,
almeno in riferimento alle specificita della lingua araba.>®

La prima traduzione italiana che si confronti direttamente con il
testo arabo, presentato a fronte nella stampa, ¢ quella di Aquilio Fra-
cassi, professore di arabo presso le Regie Scuole Tecniche di Milano,
intitolata 1/ Corano: Testo arabo e versione letterale italiana.’” Ripren-
dendo una pratica in uso nelle traduzioni bibliche a partire dalla pri-
ma meta del XVT secolo,*® che gia Marracci e dopo di lui Sale avevano

Studies Association 10/1(2025), pp. 300-323. Cf. Nallino, “Recensione a I/ Corano”, p.
592; Branca, “Ttalian Translations”, p. 104; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 37.
> Tommasino, The Venetian Quran, p. 14. Cf. Badini, “The Italian Qur'an”, pp. 9-11.
>3 E.C. Branchi, 1/ Corano: Versione tolta direttamente dal testo arabo da Eugenio Camil-
lo Branchi, Rome, M. Carra, 1912. Cf. Nallino, “Recensione a 7/ Corano”, pp. 592-593;
Branca, “Italian Translations”, p. 104; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 37; E. Colom-
bo e V. Lavenia, “Introduction: Italy before and after Unification: Islam, Orientalism,
Colonialism?, in Christian-Muslim Relations: A Bibliographical History, vol. XXI, pp.
25-55, qui 53; Badini, “The Italian Qurian”, pp. 2, 12-13.
5¢ Cf. Nallino, “Recensione a 17 Corano”, pp. 592-593; Branca, “Italian Translations”,
. 37.
g A. Fracassi, I/ Corano: Testo arabo e versione letterale italiana, Milan, Hoepli, 1914.
Nallino, “Recensione a 17 Corano”, p. 593; Branca, “Italian Translations”, p. 105; Id.,
“II Corano: traduzioni”, p. 37; Tommasino, The Venetian Quran, p. 15; Colombo e
Lavenia, “Introduction”, pp. 44, 53; Badini, “The Italian Qur'an”, pp. 2, 12-13, 20.
> L'uso del corsivo, o comunque di un carattere tipograficamente distinto, per segna-
lare i termini aggiunti dal traduttore, ma privi di un corrispondente diretto nel testo
ebraico o greco, ¢ stato introdotto per la prima volta da Sebastian Miinster nella sua
traduzione latina della Bibbia ebraica (1534-1535), e da Pietro Olivetano nella sua tra-
duzione francese della Bibbia (1535). In inglese, la pratica ¢ stata introdotta da Myles
Coverdale nella sua edizione di The Great Bible (1539), cf. W.F. Specht, “The Use of
Italics in English Versions of the New Testament”, Andrews University Seminary Stud-
Zes 6 (1968), pp. 88-93.

102 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

adottato nelle traduzioni coraniche, Fracassi introduce 'uso del corsi-
vo per segnalare i termini italiani aggiunti dal traduttore e privi di un
corrispondente diretto in arabo.

Secondo Nallino, Fracassi si sarebbe basato essenzialmente sulla ver-
sione latina di Marracci, ma avrebbe condotto un attento studio sul si-
gnificato dei singoli termini arabi, nel tentativo di offrire una resa quan-
to pitt possibile letterale e fedele al testo originale.”” Francesca Badini,
sulla base di un case stucy limitato alla sola szrat al-fatiba (Q 1), sugge-
risce che egli possa aver tenuto conto anche della traduzione francese di
Savary, come, prima di lui, sia Eugenio Camillo Branchi sia 'anonimo
traduttore della versione pubblicata dall'editore Panzeri nel 1882.¢°

La traduzione di Fracassi si inserisce nel contesto del progetto co-
loniale sabaudo e mostra un evidente cambio di paradigma: il quadro
non ¢ pit quello della polemica o dell’apologetica, ma quello dello stu-
dio e della ricerca di una reciproca comprensione, seppur non del tut-
to scevra di un certo paternalismo.® Nonostante le buone intenzioni
dell'autore, che si era rivolto ai maggiori arabisti dell'epoca per ottenere
consigli e far correggere gli errori, senza tuttavia riuscire a eliminarli del
tutto, il risultato ¢ piuttosto deludente sul piano letterario e poco efhi-
cace su quello traduttivo, anche a causa dell’introduzione arbitraria di
parafrasi e sinonimi, spesso difficilmente giustificabili. A seguito della
pubblicazione della traduzione del turcologo Luigi Bonelli da parte
dello stesso editore Hoepli, la traduzione di Fracassi scomparira del
tutto dal mercato editoriale italiano.®

Pubblicata nel 1929 con il titolo I/ Corano: Nuova versione lettera-
le italiana con una prefazione e note critico-illustrative del dott. Luigi
Bonelli, la traduzione realizzata da Bonelli ¢ la prima versione italiana
del Corano condotta secondo criteri scientifici e concepita come uno
strumento di studio.®® I meriti della traduzione, se confrontata con le

>? Nallino, “Recensione a 17 Corano”, p. 593.

¢ Badini, “The Italian Quran”, pp. 12-13.

€' Cf. Tommasino, The Venetian Quran, p. 15; Colombo e Lavenia, “Introduction”,
. 44,

g Nallino, “Recensione a 1/ Corano”, p. 593; Branca, “Italian Translations”, p. 105; Id.,

“Il Corano: traduzioni”, p. 37.

¢ L. Bonelli, I/ Corano: Nuova versione letterale italiana con una prefazione e note criti-

co-llustrative del dott. Luigi Bonelli, Milan, Hoepli, 1929. Cf. Nallino, “Recensione a

1l Corano”, pp. 593-594; F. Gabrieli, Saggs orientali, Caltanissetta-Rome, S. Sciascia,

1960, pp. 39-40; Branca, “Italian Translations”, p. 105; Bobzin, “Translations of the

Qur’n [2005]”, p. 352; Branca, “Il Corano: traduzioni”, pp. 37-38.

PaOP 3 (2025) 103



R. Villano

precedenti, sono evidenti: per la prima volta veniva offerta al pubbli-
co italiano una versione letterale e fedele del testo coranico tradotta a
partire dalla versione araba e condotta con grande scrupolo linguistico,
anche se il risultato, dal punto di vista letterario, non era ancora all’al-
tezza delle ambizioni. Nallino la recensisce in termini molto lusinghie-
ri, pur segnalando alcuni errori e mancanze,* mentre Gabrieli, che pur
ne loda il rigore e I'aderenza al testo arabo, la definisce “una scrupolosa
letterale traduzione, vera ‘brutta fedele’, priva di ogni simpatia con il
testo tradotto, e di ogni letterario pregio”.®®

Come gia Fracassi prima di lui, anche Bonelli segnala attraverso I'u-
so del corsivo i termini italiani privi di corrispondente diretto in arabo
e inserisce numerosi incisi tra parentesi per segnalare il significato let-
terale o chiarire il senso dei passaggi dubbi.® La traduzione, corredata
da un apparato di note molto tecnico, ha forse un tono eccessivamente
didascalico che ne compromette a tratti la fluidita e la godibilita, so-
prattutto nelle sure piti lunghe, dove la lettura risulta effettivamente
macchinosa. Cid nondimeno, la sua traduzione sara la prima che verra
analizzata nella sezione conclusiva del contributo.

La situazione cambia radicalmente nel 1955 con la pubblicazione,
presso I'editore Sansoni, della traduzione a cura di Alessandro Bausani,
destinata a imporsi, sotto diversi aspetti, come la traduzione di rife-
rimento del Corano in lingua italiana, non foss’altro per il ruolo che
ha avuto nella storia degli studi islamici in Italia.”” Non solo Bausani
riesce a coniugare fedelta al testo e resa letteraria, evitando sia l'estre-
ma rigidita delle versioni puramente letterali, come quella di Bonelli,
sia 'approccio ideologico e teologicamente orientato delle traduzioni
di impronta cristiana e cattolica, come quella di Calza, sia infine l'ap-
proccio empatico ma paternalistico delle traduzioni di epoca coloniale,
come quella di Fracassi, ma riesce addirittura nell'impresa di creare un
linguaggio e uno stile immediatamente riconoscibili e affascinanti per
il lettore italiano, pur mantenendo una notevole aderenza al testo e

¢ Nallino, “Recensione a I/ Corano”, pp. 593-5%.

% Gabrieli, Sagg? orientali, pp. 39-40. Cf. Branca, “Italian Translations”, p. 105; Id., “Il
Corano: traduzioni”, p. 38.

% Branca, “Italian Translations”, p. 105; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 38.

¢ Bausani, I/ Corano. Cf. Gabrieli, Saggs orientals, pp. 40-41; B. Scarcia Amoretti, “La
traduzione del Corano di Alessandro Bausani e le sue implicazioni in campo islami-
stico”, Oriente Moderno, n.s. 17, 78/3 (1998), pp. 513-519. Branca, “Italian Transla-
tions”, p. 105; Bobzin, “Translations of the Qurian [2005]”, p. 354; Branca, “Il Corano:
traduzioni”, pp. 38-39; Pink ez al., “Translations of the Qur’an [2025]”.

104 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

una profondita semantica rara, grazie anche alla sua straordinaria co-
noscenza della tradizione islamica, dell’esegesi coranica e delle tradizio-
ni letterarie del mondo islamico.

La sua formazione gioca indubbiamente un ruolo centrale in que-
sta situazione: proveniente da un ambiente cattolico e animato da un’e-
vidente simpatia per il mondo musulmano che culminera ben presto
in una conversione al baha’ismo, Bausani aveva una cultura letteraria
che potremmo definire prodigiosa. Professore di lingua e letteratu-
ra persiana, indonesiana, urdu e hindi presso I'Istituto Universitario
Orientale di Napoli, successivamente insegno islamistica alla Scuola
Orientale della Sapienza di Roma e fece parte, con Raffaele Pettazzoni,
Angelo Brelich e Dario Sabbatucci, del gruppo di studiosi che diede
origine alla cosiddetta Scuola romana di Storia delle religioni. Busani
possedeva una cultura e una conoscenza straordinarie di quelle lingue
e letterature che lui stesso defini “islamiche”, a significare I'esistenza di
un legame bidirezionale fra il Corano e le letterature delle varie lingue
parlate nella dar al-islam, arabo in primis, ma anche persiano, turco,
indonesiano e cosi via, per cui, se da un lato la poesia e la letteratura
tutta delle lingue in questione subiscono evidentemente I'influsso del
Corano, dall’altro il testo rivelato stesso sembra poter brillare di tutta
la sua vera luce solo se compreso e riflesso nel prisma caleidoscopico del
mondo multilingue e plurale che lo ha recepito.

Come ha giustamente osservato Biancamaria Scarcia Amoretti:

Il primo merito della traduzione di Bausani ¢ letterario. Il libro si dipana
senza caduta di tono. Se ne pud godere la lettura ad alta voce, cosi come ci
si puo fermare su un versetto che ci suona poetico ancor prima di svelarci
il suo contenuto. E accattivante e, come tale, permette a chi vi si accosta
un iniziale incontro con I'Islam che non ¢ ancora tecnico e specialistico,
ma che illustra quella che ¢ la percezione e la fruizione del musulmano,
anche comune, nei confronti del Libro sacro, dando la misura, anche allo
sprovveduto, di qualche cosa di inimitabile e di unico: il Corano deve es-
sere recitato come pratica collettiva, pud essere letto individualmente e
andrebbe conservato a memoria nel profondo del cuore.

La famosa abilitd di Bausani come traduttore letterario, insieme alle sue
altrettanto note conoscenze linguistiche, sta certamente alla base della sua
felice traduzione, sebbene, se si vuole essere precisi e tener conto dell'evo-
luzione dei suoi interessi letterari e scientifici, vada osservato che il per-
corso ¢ inverso rispetto a quanto sarebbe ragionevole aspettarsi. Partendo
dal Corano, e non viceversa, Bausani sperimenta e affina la sua tecnica; del

PaOP 3 (2025) 105



R. Villano

Corano, ciog, egli fa il suo banco di prova per affermarsi come traduttore
di poesia da tutte le lingue che mutuano dal Corano, e pit generalmente
dall’arabo, una parte del loro lessico colto.*®

Infine, ¢ doveroso dire qualcosa anche a proposito dell'introduzione e
dell’apparato di note che accompagna la traduzione, a lungo considera-
ti un modello di equilibrio tra profondita dottrinale, chiarezza esposi-
tiva e sensibilita religiosa. L’introduzione da sola ¢ da considerarsi una
vera e propria summa degli studi coranici, di gran lunga superiore a
quanto fosse possibile reperire all'epoca in Italia. Anche le note al te-
sto, grazie alla straordinaria conoscenza di Bausani dell’esegesi coranica
tradizionale, contribuiscono a far emergere una visione pluralistica e
storicamente documentata dell’islam, che rende la sua traduzione non
solo un’opera letteraria, ma anche un prezioso strumento per la com-
prensione del Corano e dell’islam.*’

11 solo, relativo, limite della traduzione di Bausani risiede, forse,
proprio nelle conseguenze della sua sincera adesione alla fede baha’i,
che lo porta, in alcuni casi, a forzare il testo, come quando traduce Q
13:38 (“li-kulli *agalin kitabun”) con “c’® un Libro Divino a ogni fine
di un’Era”, facendo di fatto predire al Corano lapertura di un nuovo
ciclo profetico, cosa che, almeno in termini cosi espliciti, il testo non
dice. Si tratta, tuttavia, di aspetti marginali, e 'apparato di note non
manca di segnalarne con rigore la problematicita. Tali scelte vanno
intese piuttosto come il risultato di una strenua fedeltd, un’adesione
al testo che, laddove I'ambiguita dello stesso lo consenta, si traduce in
una presa di posizione esplicita, mai mascherata, ma anzi sempre ri-
gorosamente rivendicata e segnalata. La sua traduzione sara analizzata
nella sezione conclusiva del contributo.

Di notevole interesse ¢ anche la traduzione del Corano realizzata
dal diplomatico e semitista Martino Mario Moreno e pubblicata po-
stuma a Torino nel 1967. In realta la traduzione era stata completata
gia nel 1955, cioe a dire lo stesso anno in cui Sansoni dava alle stampe a
Firenze la traduzione di Bausani, destinata a un successo editoriale stra-
ordinario e dei cui meriti si ¢ gia ampiamente detto. Tale coincidenza
ha certamente contribuito a relegare in una posizione relativamente

¢ Scarcia Amoretti, “La traduzione del Corano”, p. 514.

@ Cf. Cf. Gabrieli, Saggs orientali, pp. 40-41; Scarcia Amoretti, “La traduzione del
Corano”, pp. 515-519; Branca, “Italian Translations”, p. 105; Id., “Il Corano: tradu-
zioni”, p. 38.

106 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

marginale, nella storia delle traduzioni italiane del Corano, un lavoro
che ¢ invece indubbiamente pregevole e non privo di significative in-
tuizioni traduttologiche, pur senza raggiungere la ricchezza letteraria
e la profondita religiosa e interpretativa della versione di Bausani.” I
percorso che conduce Moreno alla traduzione del Corano ¢ in un certo
senso simmetrico € inverso rispetto a quello di Bausani: se per Bausani,
infatti, la traduzione del Corano era venuta prima di tutta la sua ulte-
riore opera di traduttore ed era servita come una forma di legittima-
zione agli inizi di una carriera straordinaria, per Moreno la traduzione
del Corano costituisce piuttosto I'epilogo di una carriera di traduttore
magari non eclatante come quella di Bausani, ma certamente profes-
sionale e rigorosa. Anche la sua traduzione sara analizzata nella sezione
conclusiva del contributo.

Molto meno rigorosa ¢ invece la traduzione a cura di Federico Pei-
rone e pubblicata con il titolo 7/ Corano: Introduzione, traduzione e
commento di Federico Peirone.”* La traduzione, redatta in uno stile col-
loquiale e inappropriato alla sacralita del testo coranico, abbonda di
errori interpretativi anche gravi e si segnala per il frequente ricorso alla
traslitterazione anche per termini arabi comuni, I'uso ingiustificato di
parafrasi e sinonimi, il ricorso al latino e altre scelte terminologiche di
impronta cristiana, del tutto immotivate sul piano linguistico e dottri-
nale. Non verra analizzata nella sezione conclusiva.”?

Pit interessante e sistematica la versione di Cherubino Mario Guz-
zetti, corredata di utili titoli tematici aggiunti dal traduttore per indica-
re il contenuto delle varie sezioni delle sure lunghe e ajutare il lettore a
riconoscerne l'organizzazione interna.” Non particolarmente originale
rispetto alle traduzioni pubblicate in precedenza, ma indubbiamente
molto equilibrata nella resa linguistica, non verra comunque analizza-
ta nella sezione finale poiché non propone soluzioni particolarmente
originali in relazione ai casi studiati.

7 M.M. Moreno, I Corano, Turin, UTET, 1967. Cf. F. Gabrieli, “Premessa”, ibid., pp.
VII-VIIL Branca, “Ttalian Translations”, p. 106; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 39.

7V F. Peirone, Il Corano: Introduzione, traduzione e commento di Federico Peirone, 2 voll.,
Milan, Mondadori, 1979. Cf. Branca, “Italian Translations”, pp. 106-107; Id., “Il Co-
rano: traduzioni”, pp. 39-40.

7> Cf. Branca, “Italian Translations”, pp. 106-107; Id., “Il Corano: traduzioni”, pp.
39-40.

73 C.M. Guzzetti, Il Corano: Introduzione, traduzione e commento, Turin, LDC, 1989.
Cf. Branca, “Italian Translations”, p. 108; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 40.

PaOP 3 (2025) 107



R. Villano

Merita di essere segnalata la traduzione promossa dal movimen-
to ahmadiyya, pioniere nella diffusione di traduzioni del Corano in
lingue europee, ¢ intitolata I/ Sacro Qur'an.”* Pur provenendo da un
gruppo relativamente minoritario, tale traduzione si colloca gia all’in-
terno di quelle che potremmo definire traduzioni confessionali, cioe
a dire prodotte dalla comunita musulmana italiana per I'uso interno
nel contesto della pratica religiosa.” Non verra analizzata nella sezione
finale, cosi come la traduzione a cura di Angelo Terenzoni, secondo
Branca derivata direttamente da qualche edizione inglese.”

La traduzione forse piti diffusa all’interno della comunitd musul-
mana italiana ¢ quella realizzata da Hamza Roberto Piccardo, un con-
vertito italiano particolarmente attivo nella divulgazione religiosa.””
Pubblicata per la prima volta nel 1994 dalla casa editrice Al Hikma
con il titolo 7/ Corano, ¢ stata ristampata dalleditore Newton Comp-
ton nel 1996, dopo una revisione del’'UCOII che ha supervisionato
I'intero progetto sotto il profilo dottrinale. Quest’ultima versione ha
attirato Iattenzione per la sua pretesa adesione a criteri religiosi sunniti
ed ¢ stata successivamente ristampata dal Complesso di Re Fahd per
l'edizione del Generoso Corano (Magma‘al-Malik Fahd li-tiba‘at al-
Mushaf al-sarif) nel 2010/2011 (1432 H) con il titolo 1/ Nobile Co-
rano e la traduzione dei suoi significati in lingua italiana, in accordo
con la moderna concezione sunnita della traduzione come semplice
trasposizione dei significati del testo rivelato in un’altra lingua. La se-
conda edizione della traduzione di Piccardo ¢ stata infine rivista anche
dalla Direzione degli Affari religiosi della Turchia (Ttrkiye Diyanet
Isleri Bagkanlig1) e rlpubbhcata nel 2015 con il titolo 7/ Sacro Corano:
Traduzione interpretativa in italiano.”™

™ V. Gatti e A. De Rosa, 1] Sacro Qur’an, London, al-Sharikatul Islamiyyah, 1986. Cf.
Branca, “Italian Translations”, p. 108; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 40; Pink ez al.
“Translations of the Qur’an [2025]”.

7> Cf. Badini, “The Italian Qur’an”, p. 2.

7¢ A. Terenzoni, I/ Corano, La Spezia, Fratelli Melita, 1993. Cf. Branca, “Italian Transla-
tions”, p. 108; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 40.

77 H.R. Piccardo, Il Nobile Corano ¢ la traduzione dei suoi significati in lingua italia-
na, Rome, Newton Compton, 1996 (Imperia, Al Hikma, 1994"). Cf. Branca, “Italian
Translations”, pp. 108-110; Id., “Il Corano: traduzioni”, pp. 41-42; Yakubovych, The
Kingdom and the Quran, pp. 134-136.

8 Yakubovych, The Kingdom and the Quran, pp. 135-136.

108 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

Il volume si presenta come uno strumento pensato per i convertiti
italiani e ha avuto una notevole diffusione anche grazie alla distribu-
zione capillare all'interno delle moschee e dei centri culturali islamici.
Branca, che recensisce la seconda edizione del 1996, lamenta la presen-
za di un apparato di note fortemente catechetico, con toni polemici e
commenti che riflettono una visione dogmatica e limitata dell’islam,
affermazioni discutibili su cristiani, ebrei e donne e frequenti giudizi
dottrinali che prendono il posto dell’analisi esegetica o filologica, all’in-
terno di un approccio certamente pil orientato alla formazione inter-
na che al dialogo interreligioso.”

Mykhaylo Yakubovych, che ha invece studiato le varie edizioni, ri-
tiene ci sia un’evoluzione dalle prime edizioni italiane, che mostrano
un approccio di tipo ideologico e missionario, rivolto a un pubblico
prevalentemente cristiano, all'edizione saudita, che sviluppa soprattut-
to la dimensione storica, teologica e rituale del Corano, fino alle piu
recenti edizioni turche, che mirano a produrre un manuale completo
che presenti il testo rivelato anche avvalendosi di materiale storico ed
esegetico tradizionale.*

In ambito accademico, sono state talvolta sollevate perplessita
sull’effettiva padronanza dell’arabo da parte di Piccardo, sebbene man-
chino valutazioni documentate in tal senso. La traduzione, pur non
esente da errori, ha un approccio marcatamente catechetico che ne
compromette almeno in parte il valore sul piano scientifico e lettera-
rio, ma, anche in ragione della sua notevole diffusione, sara la quarta
traduzione analizzata nella sezione conclusiva del contributo.

Le ultime tre traduzioni che verranno analizzate sono state tutte
pubblicate nei primi vent’anni del XXI secolo. La prima ¢ la tradu-
zione a cura di Gabriele Mandel Khan, edita da UTET e presentata
con un utile testo arabo a fronte.* Figura colta e poliedrica, Mandel
Khan ¢ stato islamista, psicoanalista, storico dell’arte e maestro sufi,
oltre che autore di numerose opere dedicate alla cultura islamica. La
sua traduzione, piuttosto aderente alla lettera del testo, propone spes-
so soluzioni originali e di notevole efficacia letteraria. Secondo Branca,
lapparato di note, pur meno invadente e polemico rispetto a quello

7 Branca, “Italian Translations”, pp. 109-110; Id., “Il Corano: traduzioni”, pp. 41—
42,

8 Yakubovych, The Kingdom and the Quran, p. 136.

81 G. Mandel Khan, I/ Corano, Turin, UTET, 2004. Cf. Branca, “Il Corano: traduzio-
ni”, p. 42.

PaOP 3 (2025) 109



R. Villano

di Piccardo, risulterebbe talvolta superficiale e segnato da una visione
tradizionalista, in particolare per quanto riguarda temi sensibili come
la gerarchia di genere.® Difficilmente la traduzione di Mandel Khan
potrebbe essere annoverata senza riserve fra le traduzioni confessiona-
li: non tanto per lerudizione dell’autore e loriginalita delle scelte in-
terpretative, sicuramente non in linea con le aspettative maggioritarie
in seno alla comunita, quanto perché, per quanto ¢ dato sapere, non
risulta che essa sia effettivamente utilizzata da membri della comunita
nel contesto della pratica religiosa.

La seconda ¢ la traduzione pubblicata da Einaudi a cura di Ida Zi-
lio-Grandi.* Il volume, di taglio accademico e filologicamente rigoro-
s0, si distingue per l'attenzione alla resa semantica e alla dimensione let-
teraria del testo ed ¢ corredato da un ampio apparato di note critiche e
da una prefazione che espone con chiarezza le scelte metodologiche. La
traduttrice adotta un approccio attento alla complessita e all’'ambigui-
ta del Corano, evitando semplificazioni ideologiche e mantenendo un
equilibrio tra fedelta filologica e scorrevolezza. Nonostante le premesse
di grande rigore, tuttavia, la resa stilistica non raggiunge, a giudizio di
chi scrive, la forza evocativa della versione di Bausani e, nei passaggi
piu significativi, le soluzioni proposte appaiono meno efficaci rispetto
a quelle adottate dai traduttori precedenti.

Come ultima traduzione da analizzare nella sezione conclusiva
del contributo si ¢ scelta una delle molteplici traduzioni confessionali
prodotte nei primi ventanni del XXI secolo, quella a cura di Sheikh
Abu-Abdullah Othman e pubblicata dal Centro Culturale Islamico
di Fondi (LT).** Il volume si apre con una breve introduzione ed ¢ cor-
redato da un apparato di note e commenti estremamente contenuto,
concepito per facilitare la pratica religiosa del fedele di lingua italiana.
La traduzione, di impostazione fortemente letterale, adotta un lin-
guaggio sobrio ed evita, a differenza di altre edizioni confessionali, un

82 Branca, “Il Corano: traduzioni”, p. 42.

8 1. Zilio-Grandi, 7/ Corano, Turin, Einaudi, 2010.

S, Othman, Traduzione italiana dei significati del Generoso Corano, ed. riveduta,
Fondi, Centro Culturale Islamico, 2018. Fra le altre traduzioni confessionali pubblicate
nel XXI secolo si segnalano, almeno, F. Kabazi, Glorioso Corano, Tripoli, World Islamic
Call Society, 2007; ‘A. Pasquini, Sublime Corano in lingua italiana, Milan, Centro Isla-
mico di Milano e Lombardia, 2017; A. Yusuf Ali, 7/ significato del Sacro Corano, a cura
diS. Lei, Rome, Tawasul International, 2020 (ed. or. The Meaning of the Holy Quran,
Lahore, S. Muhammad Ashraf, 1934).

110 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

ricorso eccessivo alla traslitterazione. E stata inoltre selezionata per la
sua ampia diffusione e accessibilita, essendo disponibile gratuitamente
anche in formato elettronico.®

3. Forma e radice: problemi di traducibilita dallarabo all’italiano.
Sette traduzioni italiane del Corano a confronto

Un problema evidente nelle traduzioni del Corano in italiano* risiede
nella difficolta a rendere in maniera efficace il legame intrinseco che la
lingua araba in generale mantiene, e il Corano in particolare enfatizza e
sfrutta allo scopo di ottenere una proliferazione del senso, fra la radice
trilittera (al-gadr al-tulati) con i suoi significati di base e le varie forme
testuali concrete, si tratti poi di diverse forme derivate (zf'l mazida)
della stessa radice, o di forme nominali e verbali (a/-Zsm wa-I-fi7) ricon-
ducibili alla medesima forma derivata o comunque allo stesso nucleo
semantico della radice.’”

% La traduzione di Sheikh Othman ¢ disponibile online sul sito https://www.li-
briislam.it/prodotto/traduzione-italiana-dei-significati-del-generoso-corano-a-cu-
ra-di-sheikh-othman/ (26 ottobre 2025).

8 Le traduzioni sono state selezionate a campione, in modo da rappresentare le princi-
pali tendenze presenti nella tradizione italiana di traduzione del Corano. Non si ¢ na-
turalmente tenuto conto delle versioni realizzate a partire da lingue diverse dall’arabo.
Anche se gia precisato all'interno del presente articolo, si ripetono qui a mo’ di sintesi le
traduzioni scelte: la prima ¢ quella di Luigi Bonelli, comunemente ritenuta la prima ver-
sione rigorosa e scientifica del Corano in lingua italiana. Seguono le traduzioni di Ales-
sandro Bausani e Martino Mario Moreno, espressione della produzione accademica del
secondo dopoguerra. Sono poi incluse due traduzioni di carattere confessionale: quella
di Hamza Roberto Piccardo, rappresentativa delle versioni novecentesche e forse la pitt
diffusa all'interno della comunita islamica italiana, e quella di Sheikh Abu-Abdullah
Othman, scelta come esempio di traduzione confessionale del XXIT secolo per la sua
ampia diffusione e accessibilitd. Completano il campione le versioni di Gabriele Mandel
Khan e Ida Zilio-Grandi, espressione di un approccio erudito e accademico e realizzate
entrambe nei primi due decenni del XXI secolo.

¥ Cf. JW. Morris, “Qur’an Translation and the Challenges of Communication: To-
wards a ‘Literal’ Study-Version of the Quran”, Journal of Qur'anic Studies 2/2 (2000),
pp. 53-67, qui 60-61.

PaOP 3 (2025) 111



R. Villano

3.1. “Al-Rabman al-rabim”™

Un esempio di cio si ha nella nota coppia di nomi di Dio al-rabman
al-rabim (cinque occorrenze oltre alle centotredici nel contesto della
basmala iniziale).®®

Sul piano fonetico e della musicalita, gli effetti di allitterazione e
assonanza prodotti dalla coppia 7abman e rabim sono determinati da
un particolare tipo di paronomasia (tagnis qarib), in cui due termini
praticamente identici nella sequenza consonantica si susseguono im-
mediatamente, distinguendosi solo per lo schema vocalico da cui di-
pendono le differenze morfologiche e semantiche.

Sul piano semantico, i due aggettivi derivano entrambi dal signi-
ficato di base della radice 7abima “avere o provare pieta, compassio-
ne, misericordia, clemenza”, sennonché, mentre il primo ¢ di forma
fa'lan, il secondo ¢ di forma fa 7l. Ora, nella lingua araba, gli aggettivi
di forma fa {an denotano caratteristiche o qualita che appaiono e poi
scompaiono ed esprimono sempre il fatto di possedere una qualita in
maniera molto intensa, ma non duratura, come ad esempio nel caso di
gawan (affamato), atsan (assetato), o gadban (arrabbiato). Gli agget-
tivi di forma fz %/, invece, denotano caratteristiche o qualita stabili e
certe ed esprimono sempre il fatto di possedere una qualita in maniera
duratura, ma eventualmente anche in una forma non particolarmente
intensa, come nel caso di gamil (bello), gabih (brutto), tawil (lungo),
gasir (corto), karim (generoso), bahil (avaro).¥

Il Corano unisce quindi in un’unica formulazione le due forme ag-
gettivali, quella di forma fz%4n che denota l'intensitd senza denotare
la persistenza e quella di forma f2%/ che denota invece la persistenza
senza denotare l'intensita e il continuo rinnovamento, e descrive les-
senza di Dio per il fatto di possederle entrambe. Se si fosse limitato alla
forma rabman, infatti, si sarebbe potuto pensare che si trattasse di una

8 Q 1:3; 2:163; 27:30; 41:2; 59:22. Se si esclude la sizrat al-fatiba (Q 1) in cui la
basmala (bi-smi-llahi r-rabmani r-rahim) & contata come un vero e proprio versetto,
una basmala introduttiva si trova al principio di tutte le sure del Corano a eccezione
della sarat al-tawba (Q 9), nota appunto anche come s#rat bara’atun proprio a causa
dell’assenza della basmala iniziale.

¥ Cf. F.S. al-Samarra’, al-1abir al-Quriani, Amman, Dar ‘Ammar, 2006 (Baghdad,
Wizarat al-Talim al-‘Ali, 1988), pp. 39-40; R. Villano, “Hayrukum man taallama
al-Quran wa-allamahu: Lo studio del Corano e la didattica dell’arabo”, in Didattica
dell‘arabo e certificazione linguistica: Riflessioni e iniziative, a cura di G. Lancioni e C.
Solimando, Rome, Roma Tre Press, 2018, pp. 73-98, qui 91-92.

112 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

caratteristica accidentale che talora svanisce, come la sete nel caso di
colui che ¢ assetato o dissetato (“’id law iqtasara ‘ala rahman la-zunna
anna hadihi sifa tari'a qad tazalu ka-‘at$an wa-rayyan”), mentre se si
fosse limitato alla forma rabim si sarebbe potuto congetturare che,
pur trattandosi di una qualita stabile, il suo significato non esprimesse
comunque I'idea di una continua elargizione e rinnovamento della mi-
sericordia, giacché anche a colui che ¢ generoso possono ben capitare
dei momenti in cui non elargisce con generosita e cosi anche colui che
¢ misericordioso potrebbe, in linea teorica, attraversare dei momenti
di questo tipo (“wa-law iqtasara ‘ala rahim la-zunna *anna hadihi sifa
tabita wa-lakin laysa ma‘'naha istimrar al-rahma wa-tagaddudiha”). In
questo modo, invece, il Corano chiarisce che fra gli attributi di Dio vi
¢ la misericordia e che essa ¢ una qualita stabile, certa e duratura, e al
tempo stesso chiarisce anche che si tratta di una caratteristica che si
rinnova continuamente e che non si interrompe mai (“’anna sifatahu
al-tabita hiya al-rahma wa ’anna rahmatahu mustamirra mutagaddida
1a tanqati‘u”), descrivendo in questo modo gli attributi di Dio e le ca-
ratteristiche della sua essenza nella maniera piti completa e inequivo-
cabile possibile.”

La resa italiana ideale dovrebbe dunque cercare di restituire la deri-
vazione dei due aggettivi da una stessa base lessicale, da un lato per cer-
care di riprodurre almeno in parte l'effetto di allitterazione e assonanza
prodotto in arabo dalla paronomasia, dall’altro per esprimere appieno
la specificita semantica dei due aggettivi che, all'interno di un medesi-
mo signiﬁcato di base, esprimono intensita in un caso e persistenza e
durata nell’altro.

Le traduzioni italiane

Vediamo che soluzioni propongono le sette traduzioni analizzate, at-
traverso 'occorrenza di tale coppia di termini nella basmala che co-
stituisce il primo versetto della sizrat al-fatiba (Q 1:1), “bi-smi llahi

r-rahmani r-rahim”:”!

* Al-Samarrai, al-Ta bir al-Qurani, pp. 39-40; Cf. Villano, “Hayrukum man ta‘allama”,
p- ?2.

°! E interessante osservare le soluzioni proposte dai traduttori latini del Corano posti di
fronte allo stesso problema. Roberto di Ketton traduceva “pii et misericordis”, mentre
Marco da Toledo provava a rendere i due aggettivi attraverso il ricorso a una medesi-

PaOP 3 (2025) 115



R. Villano

Bonelli (1929)
Nel nome di Dio, misericordioso ¢ compassionevole.

Bausani (1955)
Nel nome di Dio, clemente misericordioso!

Moreno (1967)
Nel nome di Dio Clemente e Misericordioso.

Piccardo (1996)
In nome di Allah, il compassionevole, il misericordioso.

Mandel Khan (2004)
Nel Nome di Dio, Misericordioso, Misericorde.

Zilio-Grandi (2010)
Nel nome di Dio, il Clemente, il Compassionevole.

Othman (2018)
Col Nome di Allih il Compassionevole, il Misericordioso.

Analisi delle traduzioni italiane

Come si puo vedere, la resa italiana ¢ deludente nella maggior parte
delle traduzioni. Sei traduzioni su sette (Bonelli, Bausani, Moreno,
Piccardo, Zilio-Grandi, Othman) non provano neppure a riprodurre
in qualche modo la derivazione dei due termini arabi dalla stessa radi-
ce, facendo evidentemente ricorso a una coppia di sinonimi privi di
qualsiasi altro legame.

ma base lessicale: “Misericordis, miseratoris”. Nella traduzione di Egidio da Viterbo si
incontrano diverse opzioni: Juan Gabriel, il primo traduttore a cui Egidio si rivolge,
adotta, in riferimento alla basmala, tre soluzioni differenti: “Misericordis et clementis”,
“pil, pietatoris”, “pii, misericordis”, mentre Leo Africanus, il secondo revisore della tra-
duzione di Egidio, propone due soluzioni particolarmente interessanti: “Misericordio-
ris et misericordissimi” e “misericordis, misericordioris”, che mantengono non solo la
connessione etimologica fra i due aggettivi, ma cercano di riprodurre anche la relazione
di grado fra la forma positiva zabim e la forma intensiva 7ahman (cf. Rivera Luque,
“Translatological Remarks”, p. 135). Marracci optera invece per “Miseratoris Misericor-

dis”, riprendendo, ma invertendola, la soluzione di Marco da Toledo.

114 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

L'uso dellarticolo determinativo, come proposto da Piccardo, Zi-
lio-Grandi e Othman, risulta pleonastico e appesantisce inutilmente il
sintagma in italiano.”” Molto pit1 fluida in italiano e comunque aderen-
te con il senso del testo arabo ¢ la soluzione adottata da Bonelli, Bausani,
Moreno e Mandel Khan, che preferiscono non riportarlo in traduzione.

La scelta delle diverse coppie di sinonimi (misericordioso/compas-
sionevole; clemente/misericordioso; compassionevole/misericordiosos
clemente/compassionevole) sembra rispondere principalmente a esi-
genze di musicalitd, la cui valutazione ¢ pero troppo soggettiva perché
possa essere affrontata in questa sede, oppure, pitt semplicemente, al
desiderio di distinguersi dai traduttori precedenti. Notevole, in questo
caso, la coincidenza lessicale, oltre che temporale, fra le soluzioni adot-
tate da Bausani e Moreno.

La soluzione piti efficace ¢ senza dubbio quella proposta da Mandel
Khan, che sfrutta I'alternanza di due formazioni lessicali connesse sul
piano etimologico e derivate da un medesimo tema nominale (“Mise-
ricordioso, Misericorde”), restituendo, almeno in parte, l'effetto fone-
tico della paronomasia araba.

Sul piano semantico, inoltre, “Misericordioso” corrisponde suffi-
cientemente bene a 7abman grazie al significato parzialmente intensivo
che trasmette il suffisso -oso, che ha, fra le sue varie funzioni, quella di
formare, appunto, da una determinata qualita o entita, un aggettivo che
significhi “pieno di [quella qualitd o entita]”, come nel caso di ambizio-
s0, bisognoso, muscoloso, boscoso, sassoso,” o puo anche esprimere, a
volte, una tendenza o una propensione particolarmente intensa a qual-
cosa, come nel caso di frettoloso, freddoloso, pauroso, lagnoso, geloso.”

“Misericorde” rappresenta invece una voce dotta, derivata diretta-
mente dal latino misericordem, ed ¢ oggi lemma di uso raro o lettera-

”2 Volendo a tutti i costi rendere in traduzione l'articolo determinativo presente nei
nomi divini arabi, si dovrebbe allora optare per “Iddio”, e non semplicemente “Dio”,
quando si traduce l'arabo a/lah. A margine va segnalata, nelle traduzioni di Piccardo
e di Othman, la scelta discutibile di non rendere I'arabo a/lah con il suo corrispettivo
italiano “Dio”, o “Iddio”, appunto, optando invece per I'improbabile traslitterazione
“Allah”, o “Allah”, con il rischio di generare un’inopportuna confusione in merito alla
reale identita del referente. Inoltre, volendo ragionare secondo questa prospettiva, ci
si potrebbe allora chiedere, trattandosi comunque di nomi divini, perché non lasciare
dunque inalterati anche ar-Rabman e ar-Rabim, giusto a titolo di esempio.

3 Cf. La formazgione delle parole in italiano, a cura di M. Grossmann e F. Rainer, T-
bingen, Max Niemeyer Verlag, 2004, p. 397.

* Cf. Ibid., p. 400.

PaOP 3 (2025) 115



R. Villano

rio. Pur nella distanza strutturale tra le due lingue, il termine risulta
efficace nel rendere la qualita stabile e persistente espressa in arabo da
rabim. Proprio in virtl della sua origine classica e del suo registro ele-
vato, inoltre, conserva una sfumatura di solennita e intensita affettiva
che si adatta bene alla traduzione di un attributo divino come rahim.
Infine, la sua forma non marcata da suffissi moderni suggerisce un ca-
rattere piu essenziale, riflettendo la semplicitd morfologica e la stabilita
semantica del termine coranico.

La proposta di Mandel Khan si rivela dunque molto curata e stra-
ordinariamente aderente alla lettera e al significato profondo del testo
arabo, riproducendo inoltre un’interessante assonanza sul piano fone-
tico e musicale.

Tutte le altre traduzioni, partendo forse dal presupposto che leffet-
to di assonanza possa risultare ripetitivo o pesante in italiano, ricorro-
no invece a una coppia di sinonimi, finendo pero per alterare o quanto
meno mancare di riprodurre il significato vero del testo.

3.2. Derivativi della radice “B-D nella “siirat al-kafirin”

Un altro caso di studio particolarmente interessante, in relazione a
quanto si viene dicendo, ¢ l'alternanza di ben otto forme nominali o
verbali derivate dalla stessa I forma della radice trilittera <B-D, cio¢

abada (u) (adorare, venerare) nell’arco di soli quattro versetti nella
surat al-kafiran (Q 109:2-5):

1) gul ya-"ayyuha l-kafirin

2) ld ‘abudu ma ta‘budin

3) wa-la ‘antum ‘abidina ma "a‘bud
4) wa-la “ana ‘abidun ma ‘abadtum
S) wa-la ‘antum ‘Gbidina ma ‘a‘bud
6) lakum dinukum wa-liya din

Sul piano fonetico e della musicalita, bisogna anzitutto osservare come
la ripetizione (zakrir) di otto varianti morfologiche tratte dalla stessa
forma derivata, concentrate nell’arco di soli quattro versetti al centro
della sura (vv. 2-5), generi un effetto allitterante e quasi ipnotico che
andrebbe considerato con attenzione e che il traduttore dovrebbe cer-
care, per quanto possibile, di rendere anche in italiano. Sul piano se-
mantico, non ¢ del tutto corretto parlare esclusivamente di ripetizione

116 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

(takrir) perché, a un’analisi pili attenta, tali espressioni mostrano, al di
la di una superficiale similarita, differenze di significato anche molto
importanti.”

I versetti citati costituiscono un notevole esempio di alternanza di
forme verbali e nominali riconducibili alla stessa radice. Lalternanza di
tali forme ¢ sempre possibile in arabo™ e costantemente impiegata nel
Corano con scopi retorici e semantici. Secondo Fadil Salih al-Samarra,
questo tipo di alternanza nella lingua araba in generale, e nel Corano in
particolare, deve essere sempre ricondotta a una regola generale secon-
do cui le forme verbali denotano I'avvenimento e il rinnovamento [di
un’azione], mentre le forme nominali servono a denotare piuttosto la
certezza e la stabilita (“al-fil yadullu ‘ala al-hudat wa-l-tagaddud wa-I-
ism yadullu ‘ala al-tubat wa-l-istiqrar”).”

Il profeta, in Q 109:2-5, dichiara dunque di non adorare gli idoli
attraverso il ricorso a una forma verbale al v. 2 (“1a’a‘budu”) e attraverso
il ricorso a una forma nominale al v. 4 (“wa-13 ’ani Gbidun”), e in riferi-
mento a entrambi gli aspetti del verbo, 'imperfetto (“ma tabudan”) e
il perfetto (“ma ‘abadtum”), e dichiara invece che i negatori non adora-
no Dio attraverso il ricorso alla sola forma nominale usata due volte ai
vv. 3 e 5 (“wa-la’antum Gbidana”), e sempre in riferimento a un unico
aspetto del verbo, cio¢ a dire l'imperfetto (“ma abud”).”®

Questo espediente permette di raggiungere la pitt completa chia-
rezza espositiva, poiché il profeta nega di adorare gli idoli attraverso
il ricorso a entrambe le forme (verbale e nominale) e in riferimento a
tutti i possibili tempi verbali (“wa-ma‘na dalika *annahu nafa ‘ibadat
al-asnam ‘an nafsihi f1 al-halatayn al-tabita wa-l-mutagaddida f1 gami‘
al-azmina wa-hada gayat al-kamal”).”

Se si fosse limitato all’uso della sola forma verbale, infatti, si sareb-
be potuto insinuare che il suo rifiuto di adorare gli idoli potesse es-
sere qualcosa che ¢ capitato in un dato momento, ma che potrebbe

€O

altresi svanire in un altro (“’id law iqtasara ‘ala al-fi1 la-gila ’inna hada

% Siveda, a titolo di esempio, ‘A.R.H. Habannaka al-Maydani, a/-Baligha al-arabiyya,
vol. IT, Damascus, Dar al-Qalam-Beirut, al-Dar al-Shamiyya, 1996, p. 76.

% Siveda, sempre a titolo di esempio ‘Amr ibn ‘Utman ibn Qanbar Sibawayhi, 2/-K7tab,
acuradi‘A.S. Haran, vol. I, Cairo, Maktabat al-Hangi, 1988, p. 13.

7 Al-Samarra’i, al-Ta bir al-Qur'ant, p. 22.

* Ibid., p. 28; Cf. Villano, “Hayrukum man ta‘allama”, p. 84.

> Al-Samarra’i, al-Tabir al-Qur'ani, p. 28; Cf. Villano, “Hayrukum man ta‘allama”,
pp. 84-85.

PaOP 3 (2025) 117



R. Villano

amr hadit qad yazalu”), mentre se si fosse limitato all’'uso della sola
forma nominale si sarebbe potuto forse congetturare che, se da un
lato questa sua caratteristica appariva come certa e stabile, dall’altro
non era detto che avrebbe continuato a descriverlo senza che egli se ne
distaccasse (“wa law iqtasara ‘ala al-ism la-qila sahih *anna hadihi sifa
tabita wa-lakin laysa ma‘'nahu "annahu mustamirr ‘ala hada al-wasf 1a
yufariquhu”). In certi casi, infatti, puo capitare che una caratteristica si
separi per un certo tempo da colui che la possiede abitualmente, anzi,
spesso il significato delle forme aggettivali ¢ proprio quello di descri-
vere una persona per come essa eftettivamente ¢ nella maggior parte
dei casi, e anche a colui che ¢ normalmente mite e mansueto puo ben
capitare di arrabbiarsi con qualcuno (“fa-’inna al-wast qad yufariqu
$ihibahu ’ahyanan bal ma‘’nahu ’anna hada wasafahu fi galib ahwalihi
fa-l-halim qad yagdabu”), e cosi anche a colui che ¢ normalmente ge-
NEroso possono ben capitare dei momenti in cui non elargisce affatto,
giacché la sua generosita non ¢ certo una condizione che lo definisca in
modo continuo, senza alcuna possibilita di separazione, neanche tem-
poranea (“wa-l-gawad gad ya’tihi waqt la yagadu f1hi ’id huwa laysa fi
hilat gadin mustamirr 13 yanqati).'®

E cosi il Corano, affinché nessuno potesse mai insinuare una cosa
del genere a proposito del profeta, lo istruisce su come dichiarare la
propria pitt completa estraneita all'adorazione degli idoli attraverso il
ricorso a entrambe le forme, quella nominale che denota la certezza e
la stabilita e quella verbale che denota 'avvenimento e il rinnovamen-
to, e in riferimento a tutti i possibili tempi verbali, il passato, il pre-
sente ¢ il futuro, attraverso I'utilizzo alternato di entrambi gli aspetti
del verbo arabo, il perfetto e Pimperfetto (“tumma ’innahu istagraga
al-zaman al-madi wa-l-hal wa-l-istigbal bi-sti‘malihi al-fiT al-madi wa-
I-mudari””’), mentre, per quanto riguarda i negatori, la ripetizione let-
terale della stessa formula per due volte finisce per suggerire che la per-
severanza del profeta sia pili intensa della loro e che la sua condizione
sia pitt completa della loro e che il suo rifiuto di adorare gli idoli sia og-
gettivamente piti radicato e persistente del loro rifiuto di adorare Dio
(“fa-’israruhu huwa ‘ala tarigat aqwa min *israrihim wa-haluhu akmal
min halihim wa-I-nafi ‘anhu’adwam wa-abga min al-nafi ‘anhum?”).’!

10 Al-Samarr®i, al-Ta‘bir al-Quriani, pp. 28-29; Cf. Villano, “Hayrukum man
ta‘allama”, p. 85.

100 Al-Samarr®1, al-1a bir al-Qur'ani, p. 29; Cf. Villano, “Hayrukum man ta‘allama®,
p- 86.

118 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

Sul piano strutturale, infine, si puo ancora osservare come i quattro
versetti costituiscano una coppia di composizioni speculari del tipo a,
b/b’,a" (Io—voi/voi-io) che i ripetono una dietro I’altra e sono racchiu-
se a loro volta da una cornice caratterizzata da una perfetta mundsaba
(collegamento) fra il significato del primo e dell’ultimo versetto: (Di:
“O Negatori [a, b/b’, a’; a, b/b’, '] voi avete la vostra religione, io la
mia”) a formare una composizione concentrica caratterizzata da una
simmetria perfetta del tipo: Profeta—negatori/Io—voi/voi-io/Io-voi/

voi-io/voi-io (a, b/c, d/d’, ¢’/c", d"/d", /b, a").10

Le traduzioni italiane

Vediamo adesso che soluzioni propongono le sette traduzioni italiane
analizzate per la sura in questione:

Bonelli (1929)

1. Di: o miscredenti.

2. Io non adorerd mai cid che vo7 adorate,
3. E voi non adorerete cid che 70 adoro.

4, Ne io servir0 cio cui vor servite,

S. Né voi servirete cio cui 70 servo

6. Voi abbiatevi la vostra religione, io la mia.

Bausani (1955)

1. Di: “O negatori!

2.io non adoro quel che voi adorate,

3. né voi adorate quel che io adoro;

4. ed io non venero quel che voi venerate,
5. né voi venerate quel ch’io venero:

6. voi avete la vostra religione, io la mia”.

Moreno (1967)

1. Di’: “O miscredenti,

2. 1o non adoro cid che adorate voi

3. e voi non adorate cid che adoro io

4., N¢é mai io adorerd cid che adorate voi;

19 Sulla terminologia relativa alla retorica semitica e la divisione delle strutture retoriche
coraniche in composizioni parallele, speculari e concentriche si veda, a titolo di esempio,
M. Cuypers, La Composition du Coran, Pendé, Gabalda, 2012, pp. 61-92.

PaOP 3 (2025) 119



R. Villano

S. né mai voi adorerete cid che adoro io.
6. Voi avete la vostra religione, ed io la mia”.

Piccardo (1996)

1. Di’: “O miscredenti!

2.To non adoro quel che voi adorate

3. e voi non siete adoratori di quel che io adoro.

4.Jo non sono adoratore di quel che voi avete adorato
S. e voi non siete adoratori di quel che io adoro:

6. avoi la vostra religione, a me la mia”.

Mandel Khan (2004)

1. Di’: “O miscredenti!

2.To non adoro cio che voi adorate;

3. voi non adorate cid che io adoro.

4. To non debbo adorare cid che voi adorate;

S. voi non dovete adorare cid che io adoro.

6. A voi la vostra religione, a me la mia religione”.

Zilio-Grandi (2010)

1. Di’: “Miscredenti!

2.Io non adoro quel che voi adorate

3. e voi non adorate quel che adoro,

4. e io non adorerd quel che adorate

5. e voi non adorerete quel che adoro.

6. A voi la religione vostra, a me la mia”.

Othman (2018)

1. Dici: “O miscredenti,

2. non adorerd ciod che adorate,

3. né voi adorate Colui che adoro.

4. né io adoro cid che voi avete adorato,

S. né voi adorate Colui che adoro:

6. avoi la vostra religione e a me la mia religione”.

Analisi delle traduzioni italiane
Tutte le traduzioni analizzate, a esclusione di Piccardo e di Othman,

cercano di riprodurre in italiano una forma di alternanza basata sull'op-
posizione fra le coppie di versetti 2-3 e 4-5, in un certo senso anche

120 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

coerentemente con la struttura stessa del testo arabo, caratterizzata ef-
fettivamente da due composizioni speculari, come si ¢ visto.

Bonelli e Bausani ricorrono esplicitamente a due verbi diversi per
tradurre le otto occorrenze (adorare/servire—adorare/venerare), nel
tentativo di evitare un’eccessiva ripetitivita in italiano e, probabilmen-
te, per introdurre una differenziazione tra la prima e la seconda coppia
di versetti, sacrificando pero il significato profondo del testo arabo e il
valore dell’alternanza tra forme nominali e verbali della stessa radice.

Inoltre, la traduzione di Bonelli risulta poco fluida sia sul piano
musicale sia su quello grafico a causa dell’uso del corsivo, forse utile sul
piano didascalico, ma certamente disturbante sul piano della godibilita
linguistica immediata, mentre la versione di Bausani ha sicuramente
il pregio di una straordinaria musicalitd che la rende estremamente
godibile e quasi ipnotica in italiano, pur omettendo tutti gli elementi
evidenziati nell’analisi semantica.

Piccardo e Othman traducono il testo arabo in maniera letterale
cercando di mantenere una devota aderenza al testo rivelato e fornen-
do senza dubbio uno strumento utile per la comprensione del signi-
ficato profondo del testo stesso. Molto interessante, e perfettamente
legittima sul piano linguistico, la scelta di Othman di tradurre I'arabo
md con litaliano “cio” quando il pronome ¢ riferito agli idoli, e con
I'italiano “Colui” quando ¢ invece riferito a Dio. Sul piano fonetico e
musicale, entrambe le traduzioni risultano un po’ macchinose e poco
naturali in italiano, almeno a parer di chi scrive, ma va anche detto che
tale aspetto non rientrava, con ogni probabilita, tra le priorita dei due
traduttori.

Appare diflicilmente giustificabile, invece, la scelta di Moreno,
Mandel Khan e Zilio-Grandi di introdurre un elemento accessorio nel-
la seconda coppia di versetti (il verbo servile in Mandel Khan e il futuro
in Moreno e Zilio-Grandi). Nel caso di Moreno e Zilio-Grandi, poi, la
scelta risulta ancor piti problematica poiché finisce per tradire il senso
piu profondo della sura non solo in relazione all’alternanza fra forme
verbali e nominali, ma anche per quanto riguarda I'uso dei tempi ver-
bali, rendendo la condizione dei negatori pit completa anche sul piano
temporale, e di fatto perfettamente assimilabile a quella del profeta.

PaOP 3 (2025) 121



R. Villano

4. Conclusioni provvisorie

Chiamiamo provvisorie le conclusioni a cui si ¢ giunti poiché sono
ricavate da un campione molto esiguo di versetti, e per di pit1 in rela-
zione a una singola, specifica caratteristica della lingua araba. Gli esiti
non possono €sser Certo rappresentativi di un’intera traduzione, ma
consentono gia di identificare alcune tendenze.

La traduzione di Bausani si distingue per la musicalita e la forza
evocativa che la rendono sorprendentemente efficace anche nell’esigui-
ta del campione analizzato: I'effetto ipnotico prodotto dalla recitazione
delle due coppie di versetti centrali di Q 109 (2-5) ¢, a giudizio di chi
scrive, impressionante. In riferimento a Q 1, invece, la sua soluzione
non risulta particolarmente originale.

Le traduzioni confessionali di Piccardo e Othman si distinguono
per una strenua adesione alla lettera del testo rivelato, come era preve-
dibile, anche se la versione di Othman risulta, a giudizio di chi scrive,
leggermente meno macchinosa. Sorprendentemente, mentre nel caso
di Q 109 tale adesione si traduce in una fedelta al dato semantico, nel
caso di Q 1 nessuno dei due traduttori sembra prendere minimamente
in considerazione la problematica relativa alla derivazione della coppia
di termini dalla stessa radice — o base lessicale, in riferimento all’italia-
no —, questione su cui si erano gia arrovellati persino i traduttori latini
e cristiani del Corano.

La traduzione di Mandel Khan non condivide nessuna delle ten-
denze delle altre traduzioni confessionali e si distingue per 'erudizione
e la rafhinatezza nella scelta della coppia di termini con cui tradurre la
coppia di nomi di Dio in Q 1, forse mutuata proprio dalla soluzione
latina di Marracci, anche se la somiglianza con la soluzione di Leo Afri-
canus e di Marco da Toledo ¢ sorprendente. In riferimento a Q 109,
invece, la sua resa non presenta elementi di particolare originalita.

Le traduzioni di Bonelli, Moreno e Zilio-Grandi, pur muovendo
da premesse molto diverse, si rivelano nel complesso poco originali e
prive di soluzioni realmente efficaci rispetto alle specifiche problema-
tiche sollevate. Nel caso di Q 109, inoltre, la resa proposta da Moreno
e Zilio-Grandi finisce addirittura per alterare il senso stesso della sura,
ricorrendo a un espediente che non offre un risultato apprezzabile sul
piano della musicalita e appare tutto sommato ingiustificato.

Come gia detto, ¢ evidente che i dati ricavati da un campione tanto
esiguo non possono in alcun modo essere considerati rappresentativi
di un intero volume. E tuttavia interessante osservare come, escluse le

122 PaOP 3 (2025)



Nota sul Corano e la traducibilita: studio comparativo su sette traduzioni italiane

due traduzioni propriamente confessionali (Piccardo e Othman), tutti
gli altri traduttori ignorino completamente l'alternanza fra forme ver-
bali e nominali, cosi come la variazione aspettuale nelle forme verbali
di Q 109, concentrandosi invece unicamente sulla struttura a coppie
dei versetti centrali e sulla pretesa musicalita della sura, e confermando,
in un certo senso, 'impressione che il Corano non sia altro che un vero
e proprio guazzabuglio (farrago), anche sul piano linguistico, lessicale
e morfologico.

raoul.villano@uniroma3.it

Dipartimento di Lingue, Letterature e Culture Straniere
Universita Roma Tre

via Ostiense, 236 — 00146 Roma, Italia

PaOP 3 (2025) 123



