
ISSN 3103-3253
Copyright © FSCIRE                                            PaOP 3 (2025) 1

“Wa-law ǧaʿalnāhu Qurʾānan ʾaʿǧamiyyan”  
(Q 41:44) 
Nota sul Corano e la traducibilità:  
studio comparativo su sette traduzioni italiane
Raoul Villano

This paper explores the issue of the Qurʾān’s translatability through a com-
parative study of seven Italian translations produced between the 20th and 
21st centuries. After tracing the historical development of Qurʾānic transla-
tion in Italy – from medieval Latin renderings and humanist philology to 
modern and contemporary versions –, the study focuses on two key lexical 
and morphological cases: al-raḥmān al-raḥīm (Q 1:1) and the derivatives of 
ʿ-B-D in sūrat al-kāfirūn (Q 109:2–5). By analysing how each translator ren-
ders the semantic and phonetic interplay between root and form, the article 
highlights the specific challenges of rendering Arabic derivational morphol-
ogy into Italian.

Keywords: Qurʾān Translation, Italian Qurʾān, Arabic Derivational Mor-
phology

1. Premessa

Il Corano è traducibile? È possibile tradurre il testo rivelato in una lin-
gua altra, senza tradire la complessità linguistica e la profondità seman-
tica dell’arabo coranico? È il Corano stesso, nel noto versetto (Q 41:44) 
“wa-law ǧaʿalnāhu Qurʾānan ʾ aʿǧamiyyan la-qālū lawlā fuṣṣilat ʾ āyātuhu” 
(e se Noi ne avessimo fatto un Corano in lingua straniera, avrebber det-
to di certo: “Perché non son chiari precisi i suoi Segni? […]”),1 ma anche 

1 Qui citato nella trad. a cura di A. Bausani, Il Corano, Florence, Sansoni, 1955. Secon-
do il giurista mālikita ʿAbū Bakr ibn al-ʿArabī (m. 543/1148) basterebbe questo solo 
versetto a invalidare l’opinione ḥanafita secondo cui sarebbe lecito recitare durante la 

85–123



R. Villano

PaOP 3 (2025)86

altrove, del resto,2 che sembra segnalare fin da subito un problema di 
intraducibilità o, meglio, inadeguatezza (ʾiʿǧāz, alla lettera “inabilità”) 
di ogni possibile umana traduzione a riprodurre il dettato divino, il 
flusso fonico che trasforma la luce in suono, aprendo un dibattito che, 
anche in ambito musulmano, non può dirsi ancora del tutto esaurito.3

Secondo il punto di vista della tradizione islamica maggioritaria, 
con la sola, parziale ma notevole, eccezione della scuola ḥanafita,4 una 
corretta recitazione del Corano è possibile soltanto in arabo. Ciò si-
gnifica che sarebbe possibile spiegare (tafsīr), o eventualmente anche 
tradurre (tarǧama) i significati (maʿānī) del Corano, ma resta sostan-

preghiera anche la traduzione dei significati del Corano in un’altra lingua (“hāḏā yubṭilu 
qawl ʾAbī Ḥanīfa fī qawlihi ʾinna tarǧamat al-Qurʾān bi-ʾibdāl al-luġat al-ʿarabiyya fīhi 
bi-l-fārisiyya ǧāʾiz”, Muḥammad ibn ʿAbd Allāh Abū Bakr ibn al-ʿArabī, Aḥkām al-
Qurʾān, a cura di M.ʿA.Q. ʿAṭā, vol. IV, Beirut, Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 20033, p. 88). 
Cf. A.L. Tibawi, “Is the Qurʾān Translatable?: Early Muslim Opinion”, The Muslim 
World 52/1 (1962), pp. 4–16, qui 8–9. Quando non indicato diversamente, le tradu-
zioni italiane dei testi in arabo o in latino sono dell’autore.
2 Molteplici i riferimenti all’arabicità del testo. Si veda, a titolo di esempio, Q 12:2; 13:37; 
14:4; 16:103; 19:97; 20:113; 26:192–195; 39:27–28; 41:3; 42:6; 43:3; 44:58; 46:12. Ri-
levanti, in questo senso, sono anche i versetti relativi all’inimitabilità (ʾiʿǧāz) del Corano. 
Si veda, sempre a titolo di esempio, Q 2:23–24; 10:38; 11:13; 17:88; 52:33–34. Cf. R.C. 
Martin, “Inimitability”, in Encyclopaedia of the Qurʾān, vol. II, a cura di J.D. McAuliffe, 
Leiden, Brill, 2002, pp. 526–536.
3 Su tutta la questione si veda, a titolo di esempio, M.M. Moreno, “È lecito ai musul-
mani tradurre il Corano?”, Oriente Moderno 5/10 (1925), pp. 532–543; Tibawi, “Is 
the Qurʾān Translatable?”; A.H. Abdul-Raof, Qurʾān Translation: Discourse, Texture 
and Exegesis, Abingdon-New York, Routledge, 2001; H. Bobzin, “Translations of the 
Qurʾān [2005]”, in Encyclopaedia of the Qurʾān, vol. V, a cura di J.D. McAuliffe, Leiden, 
Brill, 2006, pp. 340–354. M.B. Wilson, Translating the Qurʾan in an Age of Nation-
alism: Print Culture and Modern Islam in Turkey, Oxford, Oxford University Press/
The Institute of Ismaili Studies, 2014; K.Y. Blankinship, The Inimitable Qurʾān: Some 
Problems in English Translations of the Qurʾān with Reference to Rhetorical Features, 
Leiden, Brill, 2019; E.A.Y. Aly, Qurʾān Translation as a Modern Phenomenon, Leid-
en, Brill, 2023; Y.M. Yakubovych, The Kingdom and the Qur’an: Translating the Holy 
Book of Islam in Saudi Arabia, Cambridge, Open Book Publishers, 2024; A. Othman, 
“Narratives of (un)Translatability: The Recurrent Case of the Qurʾān”, Translation 
Studies 17/2 (2024), pp. 314–332; J. Pink et al., “Translations of the Qurʾān [2025]”, in 
Encyclopaedia of the Qurʾān Online, Leiden, Brill, 2025, https://doi.org/10.1163/1875-
3922_EQO_EQCOM_063375 (26 ottobre 2025).
4 Secondo il punto di vista della scuola ḥanafita la preghiera sarebbe lecita, per coloro 
che non sono in grado di recitare il Corano in arabo, anche attraverso la riproduzione 
della traduzione dei suoi significati in altre lingue, poiché l’obbligo dovrebbe sempre 
essere commisurato alle effettive capacità del credente (al-taklīf bi-ḥasab al-wusʿ), cf. 
Tibawi, “Is the Qurʾān Translatable?”, pp. 8–9.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 87

zialmente impossibile riprodurre il testo rivelato nella sua totalità in 
una lingua che non sia l’arabo, senza tradirlo almeno in parte sul piano 
semantico, estetico e formale, anche e soprattutto a fini liturgici.5

Il contributo affronta la questione della traducibilità del Corano 
in altre lingue, segnatamente in riferimento all’italiano, e si articola in 
due sezioni. La prima, di carattere introduttivo, va intesa come uno 
strumento per comprendere le dinamiche che hanno accompagnato, 
anche in ambito accademico, la produzione di studi e traduzioni del 
Corano fino a tempi recenti, formatasi sovente attraverso opere non 
prive di filtri ideologici anche rilevanti. La seconda sezione propone 
invece uno studio comparativo di sette traduzioni italiane del Cora-
no prodotte fra il XX e il XXI secolo. Le versioni analizzate vengono 
messe alla prova rispetto alla loro capacità di rendere sul piano forma-
le, stilistico e semantico una caratteristica peculiare della lingua araba, 
pressoché assente o scarsamente produttiva in italiano: il legame mor-
fologico e semantico tra radice e lemma.

2. Lo studio e la traduzione del Corano in Italia

2.1. Il Corano latino e il suo lungo lascito

Le prime istanze relative allo studio e alla traduzione del Corano in 
Italia vanno inserite nel quadro del crescente interesse per il testo sacro 
dell’islam che ha fatto seguito alla prima traduzione latina del Corano6 

5 Cf. ibid., pp. 4–9. Non rientra fra gli scopi di questo contributo offrire una rassegna, 
neppure sommaria, del dibattito musulmano in merito alla traducibilità del testo rive-
lato, ma la situazione è evidentemente molto più sfumata e articolata, segnatamente in 
epoca moderna e contemporanea. Per una panoramica più ampia su tutta la questione si 
veda Wilson, Translating the Qurʾan. Cf. Blankinship, The Inimitable Qurʾān.
6 Il presente articolo non ha tra i propri obiettivi quello di riassumere gli enormi pro-
gressi della ricerca, da una parte nell’inquadrare il Corano come prodotto della religio-
sità tardoantica, liberandolo così da un preteso isolamento etico e culturale, dall’altra 
nel percepire e delineare in maniera sempre più chiara e articolata una vera e propria 
dimensione europea del testo coranico che, se fino a un certo punto si caratterizza 
principalmente per un’attitudine polemica o apologetica, in una prospettiva più ampia 
finisce per inglobare anche la produzione di studi e traduzioni del Corano da parte del-
le diverse comunità musulmane europee. La bibliografia in proposito è sterminata. Si 
veda, giusto a titolo di esempio, A. Neuwirth, Der Koran als Text der Spätantike: Ein 
europäischer Zugang, Berlin, Verlag der Weltreligionen, 2010; Ead., “Qurʾānic Studies 
and Historical-Critical Philology: The Qurʾān’s Staging, Penetrating and Eclipsing of 



R. Villano

PaOP 3 (2025)88

commissionata da Pietro il Venerabile, abate di Cluny, e realizzata in 
Spagna da Roberto di Ketton nel 1142/1143.7

Biblical Tradition”, Philological Encounters 1 (2016), pp. 31–60; G.G. Stroumsa, The 
Making of the Abrahamic Religions in Late Antiquity, Oxford, Oxford University 
Press, 2015; J. Loop, “Introduction: The Qur’an in Europe – the European Qur’an”, 
Journal of Qur’anic Studies 20 (2018), pp. 1–20; The Latin Qur’an, 1143–1500: Trans-
lation, Transition, Interpretation, a cura di C. Ferrero Hernández e J. Tolan, Berlin, De 
Gruyter, 2021; The Iberian Qur’an: From the Middle Ages to Modern Times, a cura di 
M. García-Arenal e G. Wiegers, Berlin, De Gruyter, 2022; The Qur’an in Rome: Man-
uscripts, Translations, and the Study of Islam in Early Modern Catholicism, a cura di 
F. Stella e R. Tottoli, Berlin, De Gruyter, 2023; European Muslims and the Qur’an: 
Practices of Translation, Interpretation, and Commodification, a cura di G. Sibgatullina 
e G. Wiegers, Berlin, De Gruyter, 2024; D. Scotto, Juan de Segovia and the Qur’an: Con-
verting the Muslims in Fifteenth-Century Europe, Berlin, De Gruyter, 2024.
7 Sulla traduzione di Roberto di Ketton e, più in generale, su tutta l’impresa cluniacense 
e la successiva traduzione di Marco da Toledo, nonché sul ruolo fondativo di questo 
gruppo di testi rispetto al Corano latino ed europeo, si veda, a titolo di esempio, M.-T. 
d’Alverny, “Deux traductions latines du Coran au Moyen Âge”, Archives d’histoire doc-
trinale et littéraire du Moyen Âge 16 (1947–1948), pp. 69–131; T.E. Burman, “Tafsīr 
and Translation: Traditional Arabic Qurʾān Exegesis and the Latin Qurʾāns of Robert 
of Ketton and Mark of Toledo”, Speculum 73/3 (1998), pp. 703–732; Id., “Polemic, 
Philology and Ambivalence: Reading the Qurʾān in Latin Christendom”, Journal of 
Islamic Studies 15 (2004), pp. 181–209; Id., Reading the Qurʾān in Latin Christendom, 
1140–1560, Philadelphia, University of Pennsylvania Press, 2007; N. Petrus i Pons, “La 
seconda traduzione latina del Corano di Marco da Toledo: Alcuni appunti linguisti-
ci”, in Il Mediterraneo del ’300: Raimondo Lullo e Federico III d’Aragona, re di Sicilia. 
Omaggio a Fernando Domínguez Reboiras. Atti del Seminario internazionale (Paler-
mo-Castelvetrano-Selinunte, 17–19 novembre 2005), a cura di A. Musco e M.M.M. 
Romano, Turnhout, Brepols, 2008, pp. 295–304; J. Yolles, “Scientific Language in the 
Latin Qur’ans of Robert of Ketton and Mark of Toledo”, Journal of Qur’anic Studies 
22/3 (2020), pp. 121–148; A.J. Lappin, “On the Genesis and Formation of the Corpus 
Cluniacense”, in The Latin Qur’an, 1143–1500, pp. 27–56; R.F. Glei, “Dixit apostoli: 
The Word-by-Word Principle in Latin Translations of the Qur’an”, ibid., pp. 57–70; 
O. Hanne, “Translating from Arabic to Latin in the Twelfth Century: The Examples 
of Two Englishmen, Robert of Ketton and Adelard of Bath”, ibid., pp. 71–94; Ó. de la 
Cruz Palma, “Robert of Ketton, traditore: Manifestations of Anti-Islamic Radicalism 
in the First Latin Translation of the Qur’an”, ibid., pp. 111–122; J.L.A. Rivera Luque, 
“Translatological Remarks on Rendering the Qur’an into Latin (Robert of Ketton, 
Mark of Toledo and Egidio da Viterbo): Purposes, Theory and Technique”, ibid., pp. 
123–138; N. Petrus Pons, “The Glosses on Mark of Toledo’s Alchoranus Latinus”, 
ibid., pp. 283–298; J. Tolan, “Conclusion: Robert of Ketton’s Translation and Its Leg-
acy”, ibid., pp. 475–480; C. Burnett, “Robert of Ketton and Mark of Toledo and the 
Rise and Development of the Literal Translation of the Qur’an”, in The Iberian Qur’an: 
From the Middle Ages to Modern Times, a cura di M. García-Arenal e G. Wiegers, Ber-
lin, De Gruyter, 2022, pp. 27–48.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 89

La traduzione di Roberto di Ketton, significativamente intitolata 
Lex Mahumet pseudoprophete, avrà un impatto enorme sulla successiva 
storia degli studi coranici e ne resterà per secoli il testo di riferimento.8 
Il carattere della traduzione è apertamente polemico, a tratti mistifica-
torio, in linea con gli altri testi del Corpus cluniacense e con le intenzio-
ni stesse del committente e del traduttore.9

La tradizione manoscritta conserva, nei marginalia, un corpus di 
note e commenti al testo, probabilmente redatti dal medesimo gruppo 
di traduttori e ricercatori radunati da Pietro il Venerabile e concepiti 
come uno strumento di studio, un ausilio scolastico destinato al lettore 
europeo che per la prima volta si confrontava con una tale alterità.10 I 
commenti insistono da un lato sul carattere artificiale della rivelazione 
coranica, dall’altro sulla mancanza di coerenza formale e semantica del 
testo. A margine del racconto della creazione di Q 2:30–38, una glossa 
mette in guardia il lettore sulla vera natura del testo tradotto, definito 
senza mezzi termini artificioso (fabula) e assurdo (stulticissima): “Se-
quitur de deo et adam et angelis et diabolo fabula stulticissima quam 
nescio ubi repererit” (segue un racconto privo di senso su Dio, Adamo, 
gli angeli e il diavolo, che non so da dove abbia attinto).11

Il primo studio sul Corano realizzato nell’area culturale italiana 
è il Contra legem Sarracenorum del frate domenicano Riccoldo da 
Monte di Croce, scritto alla fine del XIII secolo.12 L’opera costituisce 
un’esposizione sistematica e una confutazione del Corano e conoscerà 
un’enorme fortuna, non solo in Italia, ma in tutta l’Europa medievale 
e rinascimentale. La sua impronta marcatamente polemica segnerà in 

8 See Tolan, “Conclusion”, p. 475.
9 Cf. Burman, “Polemic, Philology and Ambivalence”; Lappin, “On the Genesis and 
Formation”; de la Cruz Palma, “Robert of Ketton, traditore”; Rivera Luque, “Transla-
tological Remarks”.
10 D’Alverny, “Deux traductions latines”; Burman, Reading the Qurʾān, pp. 61–76.
11 Burman, “Polemic, Philology and Ambivalence”, pp. 189–191; Id., Reading the 
Qurʾān, pp. 65–66.
12 Il testo latino del Contra legem Sarracenorum è stato pubblicato in J.-M. Mérigoux, 
“L’ouvrage d’un frère prêcheur florentin en Orient à la fin du XIIIe siècle: Le Contra le-
gem Sarracenorum de Riccoldo da Monte di Croce”, Memorie Domenicane 17 (1986), 
pp. 1–144, qui 60–142, cf. Riccoldo da Monte di Croce, Contra legem Sarracenorum, a 
cura di E. Panella, ed. online riveduta dell’ed. a cura di J.-M. Mérigoux del manoscritto 
della Biblioteca nazionale centrale di Firenze, Conv. soppr. C 8.1173, ff. 185r–218r, 
e traduzione italiana, http://www.e-theca.net/emiliopanella/riccoldo2/cls000.htm (26 
ottobre 2025).



R. Villano

PaOP 3 (2025)90

maniera indelebile anche la produzione successiva, fornendo un im-
portante arsenale critico alle opere posteriori, non esclusivamente di 
ambito polemico o apologetico.13 

Alcuni brevi estratti ci aiutano a comprendere meglio questa attitu-
dine polemica e sprezzante e il modo in cui ha influenzato la percezione 
stessa del Corano non solo sul piano dottrinale e contenutistico, ma an-
che su quello formale della lingua, dello stile e della struttura del testo.

Nella visione di Riccoldo, è di primaria importanza che il lettore 
cristiano comprenda innanzitutto che il Corano non proviene da Dio, 
ma è una falsificazione ottenuta rimaneggiando materiali già circolanti 
in ambienti eretici: “Et sciendum quod omnium antiquorum hereti-
corum feces, quas diabolus in aliis sparsim seminaverat, simul in Ma-
chometum revomuit” (si deve sapere che le lordure di tutti gli antichi 
eretici, che il diavolo aveva disseminato qua e là, le rivomitò poi tutte 
insieme in Muḥammad).14

È interessante notare, in relazione a quanto si viene dicendo, come 
Riccoldo ritenga che lo stile e la forma stessa del Corano non siano 
consoni alla parola di Dio: “Sciendum est quod alchoranum non est 

13 Su Riccoldo e il Contra legem Sarracenorum si veda, giusto a titolo di esempio, Méri-
goux, “L’ouvrage d’un frère prêcheur”; J.V. Tolan, Saracens: Islam in the Medieval Euro-
pean Imagination, New York, Columbia University Press, 2002, pp. 252–254; Burman, 
“Polemic, Philology and Ambivalence”; Id., “How an Italian Friar Read His Arabic 
Qur’an”, Dante Studies 125 (2007), pp. 93–109; Id., Reading the Qurʾān; Id., “Ric-
coldo da Monte di Croce y las traducciones latinas del árabe realizadas en España”, in 
Estudios de latín medieval hispánico, a cura di J. Martínez Gázquez, Ó. de la Cruz Palma 
e C. Ferrero Hernández, Florence, Sismel – Edizioni del Galluzzo, 2011, pp. 601–608, 
Id., “Riccoldo da Monte di Croce”, in Christian-Muslim Relations: A Bibliographical 
History, vol. IV, (1200–1350), a cura di D. Thomas e A. Mallet (con J.P. Monferrer 
Sala et al.), Leiden, Brill, 2012, pp. 679–691; R. George-Tvrtković, A Christian Pil-
grim in Medieval Iraq: Riccoldo da Montecroce’s Encounter with Islam, Turnhout, Bre-
pols, 2012; N. Petrus Pons, “Riccoldo da Monte di Croce lector de Marcos de Toledo”, 
Medievalia 19 (2016), pp. 115–132; C. Ferrero Hernández, “Lectio et disputatio en el 
prólogo del Contra legem Sarracenorum de Riccoldo da Monte di Croce”, Mélanges 
de la Casa de Velázquez 49 (2019), pp. 141–155; Ead., “Riccoldo the Florentine’s Re-
probacion del Alcoran: A Manual for Preaching to the ‘Moors’”, in The Latin Qurʾan, 
1143–1500, pp. 395–424; D. Scotto, “Riccoldo da Monte di Croce Deliberating on 
God’s Judgements: Exegesis, Intercession, Islam”, in Soteriologie in der hochmittelalter-
lichen Theologie, a cura di D. Olszynski e U. Roth, Münster, Aschendorff Verlag, 2021, 
pp. 165–192; D. Scotto, “Riccoldo da Monte di Croce and the Origins of the Qurʾan 
as a Deviation from Christian Salvation History”, in The Latin Qurʾan, 1143–1500, 
pp. 363–394.
14 Riccoldo da Monte di Croce, Contra legem Sarracenorum, f. 186r.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 91

lex Dei quia non habet stilum nec modum consonum legi Dei. Est 
enim metrica vel rithmica in stilo, blanditoria in verbis et fabulosa in 
sententiis” (bisogna sapere che il Corano non è legge di Dio, perché 
non ha uno stile né una forma conformi alla legge divina: ha infatti 
uno stile metrico o ritmico, è lusinghiero nelle parole e affabulatorio 
nei contenuti).15

Secondo Riccoldo, il fatto che il Corano non sia parola di Dio risul-
terebbe evidente anche a causa della sua divergenza rispetto alla Bibbia 
e alla filosofia: “Sciendum est quod, quicquid sit de stilo et modo, sed 
manifeste patet quod non est lex Dei ipsum Alchoranum quia non 
concordat in sententia cum lege Dei nec etiam cum philosophis” (bi-
sogna sapere che, a prescindere da stile e forma, è comunque evidente 
che il Corano non è legge di Dio, poiché non concorda nei contenuti 
con la legge divina né con i filosofi).16

Riccoldo trova infine sconcertante, anticipando un elemento che 
sarà ricorrente in sede critica nei secoli a venire, l’evoluzione cronologi-
ca della religione nel testo coranico, ben nota alla tradizione islamica e 
regolata attraverso il genere esegetico Nāsiḫ wa-mansūḫ (Abrogante e 
abrogato):17 “Considerandum est quod lex Alchorani non solum dis-
sidet a lege Dei, sed etiam non convenit sibi ipsii” (bisogna osservare 
che il Corano non solo è in contrasto con la Bibbia, ma non è neppure 
coerente con se stesso).18

Quanto alla questione della traducibilità, Riccoldo, che pure aveva 
cominciato a tradurre il Corano in latino durante il suo soggiorno a 
Baghdad, dissuaso poi “dalla quantità di invenzioni, falsità ed empietà 
ripetute continuamente” che vi aveva trovate (“et cum inceperim eam 
in latinum transferre, tot inveni fabulas et falsitates et blasphemias, et 
eadem per omnia in locis creberrimis repetita, quod tunc attediatus 
dimisi”),19 in merito alla possibilità di riprodurre sul piano formale lo 

15 Ibid., f. 190v.
16 Ibid., f. 192r.
17 Sul genere esegetico Nāsiḫ wa-mansūḫ si veda, giusto a titolo di esempio, A. Rip-
pin, “Al-Zuhrī, Naskh al-Qurʾān and the Problem of Early Tafsīr Texts”, Bulletin of 
the School of Oriental and African Studies 47/1 (1984), pp. 22–43; D.S. Powers, “The 
Exegetical Genre nāsikh al-Qurʾān wa-mansūkhuhu”, in Approaches to the History of the 
Interpretation of the Qurʾān, a cura di A. Rippin, Oxford, Clarendon Press, 1988, pp. 
117–138.
18 Riccoldo da Monte di Croce, Contra legem Sarracenorum, f. 193r.
19 Ibid., f. 190v. Nonostante questo embrionale tentativo di traduzione, sembra in re-
altà che Riccoldo si sia appoggiato soprattutto sul Corpus cluniacense e sulla traduzione 



R. Villano

PaOP 3 (2025)92

stile del Corano in un’altra lingua, esprimeva già un certo scetticismo: 
“Quod autem sit rithmica in stilo, per totem librum patet legentibus 
in eo. Nec tamen de hoc possum ponere convenienter exemplum, quia 
rithmus et versus in arabico non esset si per omnia et fideliter transfe-
retur in latinum!” (che abbia uno stile ritmico risulta chiaro a chiun-
que lo legga per intero. Tuttavia, non posso riportarne agevolmente 
un esempio, perché il ritmo e il verso dell’arabo scomparirebbero se si 
traducesse il tutto fedelmente in latino).20

Studi recenti hanno mostrato come Roma, tra XV e XVII secolo, 
sia stata il centro di un processo di radicale trasformazione dell’approc-
cio europeo allo studio del Corano e dell’islam, in cui l’interesse reli-
gioso si intrecciava a un crescente impulso erudito, segnando un primo 
passaggio dalla polemica alla filologia e gettando le basi di un progetto 
culturale europeo volto a comprendere ma anche a confutare l’islam.21

Un esempio particolarmente significativo di questa nuova attitudi-
ne si ha nella traduzione latina del Corano commissionata dal cardina-
le Egidio Antonini da Viterbo tra XV e XVI secolo. Importante figura 
dell’umanesimo e priore generale dell’ordine degli agostiniani, Egidio è 
particolarmente interessato allo studio delle religioni e al dialogo inter-
religioso. Studia filosofia, teologia, ebraico e arabo; conosce Giovanni 
Pico della Mirandola a Padova e studia con Marsilio Ficino a Firenze. 
Durante un viaggio in Spagna, influenzato probabilmente dalle idee 
di Pico sulla filosofia universale, commissiona una nuova traduzione 
latina del Corano.22

di Marco da Toledo (1210) nella redazione effettiva del Contra legem Sarracenorum, 
cf. Burman, “How an Italian Friar Read”; Petrus Pons, “Riccoldo da Monte di Croce 
lector”; Scotto, “Riccoldo da Monte di Croce and the Origins”.
20 Riccoldo da Monte di Croce, Contra legem Sarracenorum, f. 190v.
21 Si veda, giusto a titolo di esempio, A.M. Piemontese, “Il Corano latino di Ficino e i 
Corani arabi di Pico e Monchates”, Rinascimento 36 (1996), pp. 227–273; Id., “Il Cora-
no in Italia umanistica”, in Bibbia e Corano. Edizioni e ricezioni, a cura di C. Baffioni et 
al., Milan-Rome, Biblioteca Ambrosiana/Bulzoni, 2016, pp. 31–66; A. Girard, “Teach-
ing and Learning Arabic in Early Modern Rome: Shaping a Missionary Language”, in 
The Teaching and Learning of Arabic in Early Modern Europe, a cura di J. Loop, A. 
Hamilton e C. Burnett, Leiden, Brill, 2017, pp. 189–212; The Qur’an in Rome.
22 Sulla figura di Egidio da Viterbo si veda F.X. Martin, Friar, Reformer, and Renais-
sance Scholar: Life and Work of Giles of Viterbo, 1469–1532, a cura di J.E. Rotelle, 
Villanova (PA), Augustinian Press, 1992. Sulla traduzione commissionata da Egidio si 
veda, a titolo di esempio, Burman, Reading the Qurʾan, pp. 149–177; M. García-Are-
nal e K.K. Starczewska, “The Law of Abraham the Catholic: Juan Gabriel as Qur’ān 
Translator for Martín de Figuerola and Egidio da Viterbo”, Al-Qanṭara 35/2 (2014), 



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 93

La traduzione commissionata da Egidio, che da un lato si inseri-
sce in un momento di crescente apertura intellettuale, ma dall’altro di 
confronto politico e religioso anche aspro e duro con l’islam, fu com-
pletata nel 1518 da Juan Gabriel Terrolensis (prec. ʿAlī al-ʾAyzar), un 
mudéjar di Teruel convertito al cristianesimo che era in contatto con 
una rete di predicatori antislamici legati alla missione di evangelizzazio-
ne dei musulmani aragonesi che culminerà con le conversioni forzate 
del 1526, e poi corretta nel 1525 da Leo Africanus (Yūḥannā al-ʾAsad, 
prec. al-Ḥasan al-Wazzān), un altro convertito con cui Egidio stesso 
aveva studiato l’arabo. Pur non del tutto estranea a questo ambiente 
caratterizzato da una forte tensione antislamica, dunque, la traduzio-
ne commissionata da Egidio, divisa in quattro colonne che riportano, 
oltre al testo arabo del Corano, la traduzione latina, un’innovativa tra-
scrizione del testo arabo in caratteri latini e una colonna di commenti 
tratti dall’esegesi musulmana, si caratterizza per l’assenza della maggior 
parte dei temi della polemica medievale con l’islam e si propone piut-
tosto come un vero e proprio strumento di studio.23

Tuttavia, nonostante l’impostazione filologica e la prevalenza dell’in-
teresse erudito su quello polemico o apologetico, è stato messo in luce 
come le note alla traduzione rivelino comunque una selettività temati-
ca da cui si può intravedere un sottotesto apologetico cristiano: i com-
menti riportati nella quarta colonna si concentrano infatti su questioni 
sensibili nel dibattito interreligioso, riprendendo in parte i topoi della 
polemica medievale. In questo senso, l’opera di Egidio si colloca in una 
posizione intermedia: da un lato, l’uso sistematico dei tafsīr e la di-
sposizione del testo in quattro colonne rappresentano un esperimento 
di filologia comparata che anticipa la stagione erudita inaugurata un 
secolo più tardi da Ludovico Marracci; dall’altro, la scelta dei passi e 

pp. 409–459; K.K. Starczewska, “Anti-Muslim Preaching in 16th-Century Spain and 
Egidio da Viterbo’s Research on Islam”, Rivista di storia e letteratura religiosa 51/3 
(2015), numero monografico, Esperienza e rappresentazione dell’Islam nell’Europa 
mediterranea (secoli XVI–XVIII), a cura di A. Celli e D. Scotto, pp. 413–430; K.K. 
Starczewska, Latin Translation of the Qurʾān (1518/1621): Commissioned by Egidio 
da Viterbo: Critical Edition and Case Study, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2018; 
Glei, “Dixit apostoli: The Word-by-Word Principle”; Rivera Luque, “Translatological 
Remarks”; K.K. Starczewska, “Translations from Arabic of Iberian Origin in Egidio da 
Viterbo’s Qur’an”, in The Iberian Qur’an: From the Middle Ages to Modern Times, a 
cura di M. García-Arenal e G. Wiegers, Berlin, De Gruyter, 2022, pp. 399–420.
23 Cf. Starczewska, Latin Translation of the Qurʾān, pp. XIII-XCI.



R. Villano

PaOP 3 (2025)94

la tipologia delle glosse testimoniano la persistenza di un intento apo-
logetico, seppure attenuato e dissimulato sotto una veste filologica.24

Nonostante le intenzioni e le idee stesse di Egidio, infatti, bisogna 
tener conto anche dell’ambiente in cui la traduzione è effettivamente 
maturata. Juan Gabriel, il suo primo traduttore, aveva collaborato an-
che con Joan Martí de Figuerola, che lo ricorda come suo maestro di 
arabo nella Lumbre de fe contra el Alcorán (1521), un trattato polemi-
co concepito esplicitamente per dibattere con i musulmani attraverso 
l’uso del Corano e dell’esegesi islamica. Il confronto tra le due opere ha 
messo in luce corrispondenze lessicali e sintattiche, oltre a coincidenze 
significative nella scelta dei versetti, nelle glosse e nell’impiego dell’ese-
gesi islamica, collocando la traduzione di Egidio entro una più ampia 
tradizione di studio e di confutazione del Corano, nella quale la filolo-
gia umanistica si intrecciava intimamente con l’intento missionario.25

L’esito più compiuto di tutta la produzione degli umanisti del 
XV e XVI secolo sul Corano e sull’islam si avrà nella pubblicazione 
dell’Alcorani textus universus di Ludovico Marracci (1698).26 L’opera 

24 Cf. Burman, Reading the Qurʾan, pp. 173–177.
25 García-Arenal e Starczewska, “The Law of Abraham the Catholic”; Starczewska, 
“Anti-Muslim Preaching”.
26 La bibliografia su Marracci è sterminata e ha conosciuto un incremento esponenziale 
negli ultimi anni. Si veda, giusto a titolo di esempio, E. Denison Ross, “Ludovico Mar-
racci”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies 2 (1921), pp. 117–123; 
C.A. Nallino, “Le fonti arabe manoscritte dell’opera di Ludovico Marracci sul Corano”, 
in Id., Raccolta di scritti editi e inediti, vol. II, Roma, Istituto per l’Oriente, 1940, pp. 
90–134; G. Levi Della Vida, “Ludovico Marracci e la sua opera negli studi islamici”, in 
Id., Aneddoti e svaghi arabi e non arabi, Milano-Napoli, Ricciardi, 1959, pp. 193–210; 
M. Borrmans, “Ludovico Marracci et sa traduction latine du Coran”, Islamochristiana 
28 (2002), pp. 73–85; M.P. Pedani Fabris, “Ludovico Marracci e la conoscenza dell’i-
slam in Italia”, Campus Maior 16 (2004), pp. 6–23; M. Rizzi, Le prime traduzioni del 
Corano in Italia: contesto storico e attitudine dei traduttori: Ludovico Marracci (1612–
1700) e la lettura critica del commentario coranico di al-Zamaḫšarī (1075–1144), Tu-
rin, L’Harmattan, 2007; R.F. Glei, “Arabismus latine personatus. Die Koranüberset-
zung von Ludovico Marracci (1698) und die Funktion des Lateinischen”, Jahrbuch für 
Europäische Wissenschaftskultur 5 (2009), pp. 93–115; A. Bevilacqua, “The Qurʾān 
Translations of Marracci and Sale”, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 76 
(2013), pp. 93–130; R. Tottoli, “La vida de Muḥammad y sus fuentes en las obras de 
Ludovico Marracci, según sus manuscritos personales”, in Vitae Mahometi. Reescritura 
e invención en la literatura cristiana de controversia. Simposio internacional (Universi-
tat Autònoma de Barcelona, 19–20 marzo 2013), a cura di C. Ferrero Hernández e Ó. 
de la Cruz Palma, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 2014, pp. 
291–304; R. Tottoli, “Ex Historia Orientali Joh. Henrici Hottingeri … Ludovico Mar-



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 95

di Marracci rappresenta il coronamento dell’intero progetto filologico, 
polemico e apologetico, europeo e cristiano sull’islam. Il testo arabo 
era presentato accanto a una traduzione latina letterale e a due serie 
di annotazioni: le une di carattere filologico e derivate dai commenta-
ri islamici, le altre di natura teologica e apologetica, precedute da una 
lunga introduzione e da una vera e propria confutazione. Per l’am-
piezza delle fonti impiegate e per la precisione della resa linguistica, 
l’Alcorani textus universus può essere considerato il cardine degli studi 
islamici cattolici del Seicento ed è tuttora riconosciuto come il punto 
di partenza degli studi moderni sul Corano in Europa, segnando un 

racci and Reformed Sources According to His Manuscripts”, Rivista di storia e lettera-
tura religiosa 51 (2015), pp. 691–702; Id., “New Light on the Translation of the Qurʾān 
of Ludovico Marracci from His Manuscripts Recently Discovered at the Order of the 
Mother of God in Rome”, in Books and Written Culture of the Islamic World: Studies 
Presented to Claude Gilliot on the Occasion of His 75th Birthday, a cura di A. Rippin e 
R. Tottoli, Leiden, Brill, 2015, pp. 91–130; Il Corano e il pontefice: Ludovico Marracci 
tra cultura islamica e Curia papale, a cura di G.L. D’Errico, Rome, Carocci, 2015; R.F. 
Glei, “Scripture and Tradition: Traces of Counter-Reformatory Discourse in Marracci’s 
Work on Islam”, Rivista di storia e letteratura religiosa 51/3 (2015), pp. 671–690; R.F. 
Glei e R. Tottoli, Ludovico Marracci at Work: The Evolution of His Latin Translation 
of the Qurʾān in the Light of His Newly Discovered Manuscripts, with an Edition and a 
Comparative Linguistic Analysis of Sura 18, Wiesbaden, Harrassowitz, 2016; R. Tottoli, 
“Ludovico Marracci”, in Christian-Muslim Relations: A Bibliographical History, vol. 
IX, Western and Southern Europe (1600–1700), a cura di D. Thomas e J.A. Chesworth, 
Leiden, Brill, 2017, pp. 791–800; Girard, “Teaching and Learning Arabic”; R. Totto-
li, “Le molteplici forme di un testo: Ludovico Marracci e la trasmissione del Kitāb al-
anwār di Abū al-Ḥasan al-Bakrī”, in Studi arabistici in memoria di Anna Pagnini, a 
cura di S. Bertonati, M. Cassarino e R. Tottoli, Napoli, Università degli Studi di Napoli 
“L’Orientale”, 2023, pp. 443–470; A. Canton, “A Harmony of Intent: Bishop Gregorio 
Barbarigo (1625–1697) and Ludovico Marracci (1612–1700)”, in The Qurʾān in Rome: 
Manuscripts, Translations, and the Study of Islam in Early Modern Catholicism, a cura 
di F. Stella e R. Tottoli, Berlin, De Gruyter, 2023, pp. 403–412; L. Salerno, “The Role 
of Greek and Latin Auctores in Ludovico Marracci’s Alcorani Textus Universus”, ibid., 
pp. 413–432; A. Pitrimalli, “From dīn, milla, umma to religio, secta, superstitio: Mar-
racci’s Latin-Arabic for ‘Religion’. A Lexical Analysis within the Historical Framework 
of the European History of the Modern Concept of Religion”, ibid., pp. 433–446; F. 
Stella, “Introduction”, ibid., pp. 1–28; S. Fani, “Printing the Qurʾān in Rome. From 
the Typographia Medicea to Marracci’s Paduan Edition”, ibid., pp. 79–122; R. Tottoli, 
“Ludovico Marracci”, in Encyclopaedia of the Qurʾān Online, Supplement 2024, Leiden, 
Brill, https://referenceworks.brill.com/display/entries/EQO/EQCOM-060298.xml 
(26 ottobre 2025); F. Stella, “Ludovico Marracci’s Alcorani textus universus (1698)”, 
in Qur’an 12–21/Contexts/Introductory note to Ludovico Marracci’s Latin Translation 
(1698), https://quran12-21.org/en/contexts/marracci (26 ottobre 2025).



R. Villano

PaOP 3 (2025)96

ulteriore passaggio, dopo quello dalla polemica alla filologia, che inau-
gura l’approccio scientifico al testo coranico e allo studio dell’islam.27

La pubblicazione fu particolarmente travagliata, in parte a causa 
della generale opposizione papale alla diffusione del testo coranico e, 
a quanto pare, anche per un’iniziale incomprensione tra Marracci e 
la congregazione dell’Indice: alla prima stampa per i tipi della Propa-
ganda Fide di una dettagliata introduzione alla confutazione del testo 
coranico nel 1691 fece seguito, soltanto nel 1698, l’edizione integrale 
del testo arabo accompagnata dalla traduzione latina di Marracci e dal-
le refutationes.28

L’influsso di Marracci sulle successive traduzioni vernacolari euro-
pee e, più in generale, sulla storia degli studi coranici italiani ed euro-
pei è impressionante.29 Anche se la ricostruzione delle dinamiche di 
ricezione di tale influsso non rientra fra gli scopi di questo contributo, 
è comunque interessante, in relazione a quanto si viene dicendo, segui-
re la traccia lasciata da alcune osservazioni relativamente marginali di 
Marracci sul contenuto e sulla forma stessa del Corano: “Vix dici po-
test quid determinate contineat Alcoranus: est enim miscella et farra-
go innumerarum rerum, et plerumque inconexarum; ut merito Arabes 
dicant Alcoranum ex omnibus scientiis particulas habere, et nullam 
ex integro continere” (è quasi impossibile dire con precisione che cosa 
contenga il Corano: esso è infatti un miscuglio e un guazzabuglio di 
innumerevoli cose, per lo più sconnesse; tanto che, a ragione, gli Arabi 
stessi dicono che il Corano possiede frammenti di tutte le scienze, ma 
non ne contiene nessuna per intero).30

27 Girard, “Teaching and Learning Arabic”; Tottoli, “Ludovico Marracci”, in Chris-
tian-Muslim Relations; Stella, “Introduction”, Fani, “Printing the Qurʾān in Rome”; 
Tottoli, “Ludovico Marracci”, in Encyclopaedia of the Qurʾān Online.
28 L. Marracci, Prodromus ad refutationem Alcorani, 4 voll., Rome, Typis Sacrae Con-
gregationis de Propaganda Fide, 1691; Id., Alcorani textus universus ex correctioribus 
Arabum exemplaribus summa fide atque pulcherrimis characteribus descriptus, eadem-
que fide ac pari diligentia ex Arabico idiomate in Latinum translatus; appositis unicui-
que capiti notis atque refutatione: his omnibus praemissus est Prodromus totum priorem 
tomum implens, 2 voll., Padua, Ex Typographia Seminarii, 1698. Su tutta la questione si 
veda Il Corano e il pontefice; Glei e Tottoli, Ludovico Marracci at Work.
29 Si veda, giusto a titolo di esempio, Bevilacqua, “The Qurʾān Translations of Marracci 
and Sale”; A. Hamilton, “After Marracci: The Reception of Ludovico Marracci’s Edi-
tion of the Qur’an in Northern Europe from the Late Seventeenth to the Early Nine-
teenth Centuries”, Journal of Qur’anic Studies 20/3 (2018), pp. 175–192.
30 Marracci, Prodromus, vol. I, p. 225. Qui e a pagina seguente i corsivi sono dell’autore.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 97

Un calco evidente delle parole di Marracci compare, ben tre se-
coli dopo, in A Literary History of the Arabs di Reynold A. Nichol-
son (1868–1945): “The opinion almost unanimously held by Euro-
pean readers that it is obscure, tiresome, uninteresting; a farrago of 
long-winded narratives and prosaic exhortations”.31

Un’eco lontana delle parole di Marracci (lat. farrago, it. “guazza-
buglio”) persiste ancora ne La letteratura araba di Francesco Gabrieli 
(1951), in cui il Corano viene definito senza mezzi termini “un testo 
che a noi appare così spiritualmente povero, nella ripetizione all’in-
finito dei suoi pochi motivi fondamentali, così rozzo e impacciato 
nell’espressione, caotico nell’attuale ordinamento, in una sola e franca 
parola ‘noioso’”.32 In riferimento all’organizzazione delle sezioni tema-
tiche all’interno della sura della caverna (Q 18), infatti, Gabrieli ci in-
forma che “difetto capitale della narrativa coranica è inoltre l’oscurità 
e frammentarietà […]. Cosa significa tutto questo guazzabuglio, che 
mette a non minor prova la pazienza del lettore?”.33

In questo senso, è notevole che il termine farrago, proprio in riferi-
mento a Q 18, entri addirittura in The Apocalypse of Islam di Norman 
O. Brown, un testo che cerca in realtà di rivendicare l’originalità e la 
modernità dello stile coranico attraverso un paragone nientemeno che 
con il Finnegans Wake di James Joyce, partendo, però, sempre dall’i-
nestirpabile idea che il Corano sia, per il povero e frastornato lettore 
europeo, un incomprensibile, intollerabile e disordinato guazzabuglio: 
“In the farrago of sura 18 the bewildered Western mind discerns and 
fastens onto three mysterious episodes – one cannot call them narra-
tives – (1) The Sleepers in the Cave (vs. 9–26), (2) Moses’ journey (vs. 
61–83), and (3) Dhu’l-Qarneyn’s wall against Gog and Magog (vs. 
84–99)”.34

È infine incredibile, per tornare al panorama italiano, che addirittu-
ra Alessandro Bausani, autore di una delle più importanti traduzioni 
italiane del Corano del XX secolo, vi faccia francamente ricorso, arren-
dendosi, implicitamente, all’evidenza di un testo la cui più profonda 

31 R.A. Nicholson, A Literary History of the Arabs, Abingdon-New York, Routledge, 
1993 (London, Fisher Unwin, 19071), p. 161.
32 F. Gabrieli, La letteratura araba, Florence, Sansoni, 1951, p. 65.
33 Ibid., pp. 80–81.
34 N.O. Brown, “The Apocalypse of Islam”, in Apocalypse and/or Metamorphosis, 
Berkeley-Los Angeles-Oxford, University of California Press, 1991, pp. 69–94, qui 77 
(originariamente pubblicato in Social Text 8 [1983–1984], pp. 155–171).



R. Villano

PaOP 3 (2025)98

struttura egli stesso ammette, dunque, di non capire quando, nella pur 
pregevole Introduzione alla sua traduzione del Corano, afferma, con 
una nota di orgoglio erudito: “Del contenuto del Corano si può anco-
ra con piena ragione ripetere, coll’antico nostro Marracci: ‘Vix dici po-
test quid determinate contineat Alcoranus: est enim miscella et farrago 
innumerarum rerum’”.35

2.2. Le traduzioni italiane del Corano

All’incirca nello stesso periodo in cui gli umanisti romani inaugurava-
no la grande stagione degli studi coranici, ponendo le basi dello studio 
scientifico dell’islam in Europa, e il cardinale agostiniano Egidio da 
Viterbo commissionava in Spagna una delle più innovative traduzioni 
latine del Corano esistenti all’epoca, Andrea Arrivabene pubblicava, a 
Venezia, la prima traduzione integrale del Corano in una lingua ver-
nacolare europea, dando alle stampe, nel 1547,36 L’Alcorano di Maco-
metto, nel qual si contiene la dottrina, la vita, i costumi, et le leggi sue: 
Tradotto nuovamente dall’Arabo in lingua Italiana.37

Nonostante si trattasse della prima versione del Corano in una lin-
gua europea,38 il libro, dopo un primo successo di pubblico dovuto alla 
novità della resa volgare del Corano, è stato presto dimenticato dalla 
comunità scientifica, quando è emerso che non si trattava di una nuo-

35 A. Bausani, “Introduzione”, in Id., Il Corano, pp. XV-LXXIX (LV).
36 Sempre a Venezia, dieci anni prima, Alessandro Paganino pubblicava inoltre la prima 
edizione a stampa del Corano (1537/1538). Cf. A. Nuovo, “Il Corano arabo ritrovato 
(Venezia, Paganino e Alessandro Paganini, tra l’agosto 1537 e l’agosto 1538)”, La Bi-
bliofilia 89 (1987), pp. 237–271; Ead., Alessandro Paganino (1509–1538), Padua, An-
tenore, 1990.
37 L’Alcorano di Macometto, nel qual si contiene la dottrina, la vita, i costumi, et le leggi 
sue: Tradotto nuovamente dall’Arabo in lingua Italiana: Con Gratie, et Privilegii, a cura 
di A. Arrivabene, Venice, s.n., 1547. Su tutta la vicenda si veda P.M. Tommasino, The 
Venetian Qur’an: A Renaissance Companion to Islam, trad. a cura di S. Notini, Philadel-
phia, University of Pennsylvania Press, 2018 (ed. or. L’Alcorano di Macometto: Storia di 
un libro del Cinquecento europeo, Bologna, Il Mulino, 2013).
38 In realtà si tratterebbe della prima versione integrale del Corano in lingua italiana. 
Versioni parziali e antologiche circolavano già da tempo, come il volgarizzamento rea-
lizzato da Niccolaio di Berto a partire dalla versione latina di Marco da Toledo. Si veda, 
in proposito, L. Formisano, “La più antica (?) traduzione italiana del Corano e il Liber 
Habentomi di Ibn Tūmart in una compilazione di viaggi del primo Cinquecento”, Cri-
tica del testo 7 (2004), pp. 651–696.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 99

va traduzione fatta direttamente dall’arabo, come l’editore astutamente 
asseriva nel frontespizio, ma di una versione italiana della traduzione 
latina di Roberto di Ketton, riprodotta a stampa proprio pochi anni 
prima da Theodor Bibliander a Basilea.39

Per secoli si è ritenuto che l’autore del volgarizzamento fosse lo stes-
so Arrivabene e il libro è stato trascurato, relegato al rango di testo apo-
crifo, spurio o addirittura eretico, accusato di plagio e trattato al massi-
mo come una curiosità erudita.40 Studi recenti hanno però dimostrato 
in maniera convincente che l’autore del volgarizzamento era in realtà 
l’umanista, dantista e poligrafo bellunese Giovanni Battista Castro-
dardo, restituendo il testo al contesto dell’umanesimo veneziano e ai 
profondi legami della città con il mondo arabo e islamico e con i circoli 
eruditi europei.41 Ciò nondimeno, dal punto di vista puramente tra-
duttivo, è chiaro che la versione di Castrodardo non può dirci nulla in 
merito alle specificità del passaggio dall’arabo all’italiano.

Dopo questa prima edizione si apre un vuoto di ben tre secoli nel 
panorama editoriale italiano. Sorprende, per certi versi, l’assenza di ver-
sioni italiane paragonabili a quelle francesi di André Du Ryer (1647)42 

39 T. Bibliander, Machumetis Saracenorum principis, eiusque successorum vitae, ac 
doctrina, ipseque Alcoran, Basel, Johannes Oporinus/Nikolaus Brylinger, 1543. 
40 Tommasino, The Venetian Qur’an, p. 9. Cf. C.A. Nallino, “Recensione a Il Corano. 
Nuova versione letterale italiana con una prefazione e note critico-illustrative del dott. Luigi 
Bonelli”, Oriente Moderno 8/12 (1928), pp. 592–594, qui 592; Piemontese, “Il Corano 
latino di Ficino”; P. Branca, “Italian Translations of the Qur āʾn / الترجمات الإيطالية للقرآن”, 
Journal of Qurʾanic Studies 2/2 (2000), pp. 103–112, qui 103–104; Bobzin, “Transla-
tions of the Qurʾān [2005]”, pp. 345–346; P. Branca, “Il Corano: traduzioni in italiano 
e studi”, Nuova informazione bibliografica 1 (2008), pp. 35–48, qui 35–36.
41 P.M. Tommasino, “Giovanni Battista Castrodardo bellunese traduttore dell’Alcora-
no di Macometto”, Oriente Moderno 88/1 (2008), pp. 15–40; Id., “Giovanni Battista 
Castrodardo dantista e divulgatore del Corano”, Nuova Rivista di Letteratura Italiana 
13/1–2 (2010), numero monografico, Saggi danteschi per Alfredo Stussi a cinquant’an-
ni dalla sua laurea, pp. 329–356; Id., “Reading Machiavelli, Translating the Qurʾān. 
Muḥammad as a Lawgiver in the Alcorano di Macometto (Venice, 1547)”, Al-Qanṭara 
23/2 (2012), pp. 271–296; Id., “Frammenti ritrovati di Giovanni Battista Castrodardo 
(ca. 1517–ca. 1588) storico dei vescovi di Belluno”, Studi Veneziani 65 (2012), pp. 87–
132; Id., “Piccolo prologo a Giovanni Battista Castrodardo (1517c.–1588c.) e al suo 
Alcorano di Macometto”, Archivio Storico di Belluno Feltre e Cadore 84/351 (2013), pp. 
413–466; Id., The Venetian Qur’an; Pink et al., “Translations of the Qurʾān [2025]”.
42 A. Du Ryer, L’Alcoran de Mahomet: Translaté d’arabe en François, Paris, Antoine de 
Sommaville, 1647. Sulla traduzione di Du Ryer si veda, giusto a titolo di esempio, A. 
Hamilton e F. Richard, André Du Ryer and Oriental Studies in Seventeenth-Century 
France, London-Oxford, The Arcadian Library/Oxford University Press, 2004; Bob-



R. Villano

PaOP 3 (2025)100

e di Claude-Étienne Savary (1783),43 o a quella inglese di George Sale 
(1734),44 o al limite anche solo di versioni mediate attraverso il francese 
o il latino,45 ma se è vero, da un lato, che nell’Italia postconciliare lo 
studio del Corano era fortemente limitato, se non proprio osteggiato, 
come testimoniato, fra l’altro, sia dalla messa all’indice dell’edizione di 
Bibliander e delle sue traduzioni in volgare, sia dalle difficoltà stesse 
incontrate da Marracci nella pubblicazione dell’Alcorani textus univer-
sus, è anche ipotizzabile, dall’altro, che l’edizione e la traduzione latina 
di Marracci abbiano finito per monopolizzare lo spazio culturale italia-
no, assorbendo e in parte modellando le aspettative stesse del pubblico 
erudito.46 

È soltanto nel 1847, esattamente tre secoli dopo la pubblicazione 
dell’Alcorano di Macometto, che viene data alle stampe, in Corsica,47 

zin, “Translations of the Qurʾān [2005]”, p. 246; S. Larzul, “Les premières traductions 
françaises du Coran (XVIIe–XIXe siècles)”, Archives de sciences sociales des religions 147 
(2009), pp. 147–165, qui 148–153; A. Hamilton, “André Du Ryer”, in Christian-Mus-
lim Relations: A Bibliographical History, vol. IX, pp. 453–465; Pink et al., “Translations 
of the Qurʾān [2025]”.
43 C.-É. Savary, Le Coran, traduit de l’arabe, accompagné de notes, et précédé d’un abrégé 
de la vie de Mahomet, tiré des écrivains orientaux les plus estimés, 2 voll., Paris, Knapen 
& Fils/Onfroy, 1783. Sulla traduzione di Savary si veda, giusto a titolo di esempio, Bob-
zin, “Translations of the Qurʾān [2005]”, p. 349; Larzul, “Les premières traductions”; 
Z. Elmarsafy, The Enlightenment Qur’an: The Politics of Translation and the Construc-
tion of Islam, London, Oneworld Publications, 2009, pp. 143–157; A. Hamilton, 
“Claude-Étienne Savary: Orientalism and Fraudulence in Late Eighteenth-Century 
France”, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 82 (2019), pp. 283–314; Id., 
“Claude-Étienne Savary”, in Christian-Muslim Relations: A Bibliographical History, 
vol. XIII, (1700–1800), a cura di D. Thomas e J. Chesworth, Leiden, Brill, 2019, pp. 
745–756; Pink et al., “Translations of the Qurʾān [2025]”.
44 G. Sale, The Koran, Commonly Called The Alcoran of Mohammed: Translated into 
English Immediately from the Original Arabic, with Explanatory Notes, Taken from the 
Most Approved Commentators, to Which Is Prefixed a Preliminary Discourse, London, 
Ackers/Wilcox, 1734. Sulla traduzione di Sale si veda, giusto a titolo di esempio, Bob-
zin, “Translations of the Qurʾān [2005]”, pp. 348–349; Elmarsafy, The Enlightenment 
Qur’an, pp. 37–63; Bevilacqua, “The Qurʾān Translations of Marracci and Sale”; Id., 
The Republic of Arabic Letters: Islam and the European Enlightenment, Cambridge, 
MA, The Belknap Press of Harvard University Press, 2018; Pink et al., “Translations 
of the Qurʾān [2025]”.
45 Vi furono in realtà due traduzioni parziali condotte a partire dalla versione francese di 
Du Ryer a cavallo fra il Seicento e il Settecento, ma non venne prodotta nessuna tradu-
zione integrale che offrisse un riferimento sistematico al pubblico dei lettori italiani. Cf. 
Tommasino, The Venetian Qur’an, p. 11.
46 Cf. Ibid., pp. 11–13.
47 Ibid., pp. 13–14.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 101

la versione italiana del cavaliere Vincenzo Calza, console generale pon-
tificio in Algeri, tratta, come lo stesso autore dichiara nella prefazio-
ne, dalla traduzione francese di Albert Kazimirski de Biberstein (1840 
[18412]).48 Studi recenti hanno dimostrato che la traduzione di Calza 
non è tratta in realtà dalla prima imperfetta traduzione di Kazimirski, 
come sostenuto da Carlo Alfonso Nallino e da Paolo Branca,49 né, tan-
tomeno, direttamente dall’arabo, come sostenuto, forse a causa di una 
svista, da Hartmut Bobzin,50 ma dalla seconda edizione riveduta e cor-
retta della traduzione francese di Kazimirski.51 Anche in questo caso, 
però, è chiaro che si tratta di un testo che non affronta le specificità 
traduttive dell’arabo, oltre a non essere del tutto privo, come lo stesso 
autore dichiara francamente nella prefazione, di intenti apologetici.52

Dalla traduzione francese a cura di Savary è tratta invece l’anonima 
versione de Il Corano: Nuova traduzione italiana dall’arabo con note dei 
migliori commentatori orientali, preceduto dalla Leggenda di Maomet-
to e dal sommario della religione turca, pubblicata nel 1882 a Milano da 
Giovanni Panzeri con un titolo evidentemente ingannevole.53 Anche 

48 V. Calza, Il Corano: Versione italiana del Cav. Commend. Vincenzo Calza, con com-
menti, ed una notizia biografica di Maometto, Bastia, Cesare Fabiani, 1847. Cf. A. 
Kazimirski de Biberstein, Le Koran: Traduction nouvelle faite sur le texte arabe, Paris, 
Charpentier, 1840. Sulla traduzione di Calza si veda F. Stella, “A Nineteenth-Century 
Catholic Translation of the Qur’an into Italian by Vincenzo Calza, Pontifical Consul 
General of Algiers”, Journal of Qur’anic Studies 24/3 (2022), pp. 70–88. Cf. Tomma-
sino, The Venetian Qur’an, pp. 13–14; Pink et al. “Translations of the Qurʾān [2025]”. 
Sulla traduzione di Kazimirski si veda, giusto a titolo di esempio, Bobzin, “Translations 
of the Qurʾān [2005]”, pp. 340–350; J. Chabbi, “Kazimirski, une traduction du Coran 
au XIXe siècle et le curieux destin de ses rééditions au XXe siècle”, in A. Kazimirski, Le 
Coran, Paris, Cerf, 2020 (Paris, Charpentier, 18401), pp. 7–16; Pink et al. “Translations 
of the Qurʾān [2025]”.
49 Nallino, “Recensione a Il Corano”, p. 592; Branca, “Italian Translations”, p. 104; Id., 
“Il Corano: traduzioni”, p. 36. 
50 Bobzin, “Translations of the Qurʾān [2005]”, p. 350.
51 Stella, “A Nineteenth-Century Catholic Translation”.
52 Calza, Il Corano, p. V. Cf. Branca, “Il Corano: traduzioni”, p. 36; Stella, “A Nine-
teenth-Century Catholic Translation”, pp. 73–75; Id., “Vincenzo Calza”, in Chris-
tian-Muslim Relations: A Bibliographical History, vol. XXI, South-western Europe 
(1800–1914), a cura di D. Thomas e J.A. Chesworth, Leiden, Brill, 2024, pp. 641–646, 
qui 644–645.
53 Anon., Il Corano: Nuova traduzione italiana dall’arabo con note dei migliori com-
mentatori orientali, preceduto dalla Leggenda di Maometto e dal sommario della reli-
gione turca, Milano, G. Panzeri, 1882. Si veda F. Badini, “The Italian Qur’an: A Prelim-
inary Analysis of the Panzeri Translation (1882)”, Journal of the International Qur’anic 



R. Villano

PaOP 3 (2025)102

in questo caso si tratta di una “traduzione di qualche altra traduzione 
straniera”, come avrebbe annotato con sdegno d’arabista un giovane 
Leone Caetani sulla sua copia personale del volume,54 del tutto inutile 
in relazione a quanto si viene dicendo.

Ancora dalla versione francese di Kazimirski è tratto Il Corano: Ver-
sione tolta direttamente dal testo arabo da Eugenio Camillo Branchi, 
che si colloca nella fase di più intensa proliferazione di traduzioni del 
Corano, proprio a cavallo della guerra italo-turca (1911–1912).55 Al di 
là del titolo altisonante e di alcune affermazioni inserite nell’introdu-
zione, sembra che l’autore non conoscesse neppure l’arabo, e in effetti 
dal risultato emerge chiaramente che non ha contezza del testo origi-
nale. Anche la sua traduzione è dunque priva di valore traduttologico, 
almeno in riferimento alle specificità della lingua araba.56

La prima traduzione italiana che si confronti direttamente con il 
testo arabo, presentato a fronte nella stampa, è quella di Aquilio Fra-
cassi, professore di arabo presso le Regie Scuole Tecniche di Milano, 
intitolata Il Corano: Testo arabo e versione letterale italiana.57 Ripren-
dendo una pratica in uso nelle traduzioni bibliche a partire dalla pri-
ma metà del XVI secolo,58 che già Marracci e dopo di lui Sale avevano 

Studies Association 10/1 (2025), pp. 300–323. Cf. Nallino, “Recensione a Il Corano”, p. 
592; Branca, “Italian Translations”, p. 104; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 37.
54 Tommasino, The Venetian Qur’an, p. 14. Cf. Badini, “The Italian Qur’an”, pp. 9–11.
55 E.C. Branchi, Il Corano: Versione tolta direttamente dal testo arabo da Eugenio Camil-
lo Branchi, Rome, M. Carra, 1912. Cf. Nallino, “Recensione a Il Corano”, pp. 592-593; 
Branca, “Italian Translations”, p. 104; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 37; E. Colom-
bo e V. Lavenia, “Introduction: Italy before and after Unification: Islam, Orientalism, 
Colonialism”, in Christian-Muslim Relations: A Bibliographical History, vol. XXI, pp. 
25–55, qui 53; Badini, “The Italian Qur’an”, pp. 2, 12–13.
56 Cf. Nallino, “Recensione a Il Corano”, pp. 592–593; Branca, “Italian Translations”, 
p. 37.
57 A. Fracassi, Il Corano: Testo arabo e versione letterale italiana, Milan, Hoepli, 1914. 
Nallino, “Recensione a Il Corano”, p. 593; Branca, “Italian Translations”, p. 105; Id., 
“Il Corano: traduzioni”, p. 37; Tommasino, The Venetian Qur’an, p. 15; Colombo e 
Lavenia, “Introduction”, pp. 44, 53; Badini, “The Italian Qur’an”, pp. 2, 12–13, 20.
58 L’uso del corsivo, o comunque di un carattere tipograficamente distinto, per segna-
lare i termini aggiunti dal traduttore, ma privi di un corrispondente diretto nel testo 
ebraico o greco, è stato introdotto per la prima volta da Sebastian Münster nella sua 
traduzione latina della Bibbia ebraica (1534–1535), e da Pietro Olivetano nella sua tra-
duzione francese della Bibbia (1535). In inglese, la pratica è stata introdotta da Myles 
Coverdale nella sua edizione di The Great Bible (1539), cf. W.F. Specht, “The Use of 
Italics in English Versions of the New Testament”, Andrews University Seminary Stud-
ies 6 (1968), pp. 88–93.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 103

adottato nelle traduzioni coraniche, Fracassi introduce l’uso del corsi-
vo per segnalare i termini italiani aggiunti dal traduttore e privi di un 
corrispondente diretto in arabo.

Secondo Nallino, Fracassi si sarebbe basato essenzialmente sulla ver-
sione latina di Marracci, ma avrebbe condotto un attento studio sul si-
gnificato dei singoli termini arabi, nel tentativo di offrire una resa quan-
to più possibile letterale e fedele al testo originale.59 Francesca Badini, 
sulla base di un case study limitato alla sola sūrat al-fātiḥa (Q 1), sugge-
risce che egli possa aver tenuto conto anche della traduzione francese di 
Savary, come, prima di lui, sia Eugenio Camillo Branchi sia l’anonimo 
traduttore della versione pubblicata dall’editore Panzeri nel 1882.60

La traduzione di Fracassi si inserisce nel contesto del progetto co-
loniale sabaudo e mostra un evidente cambio di paradigma: il quadro 
non è più quello della polemica o dell’apologetica, ma quello dello stu-
dio e della ricerca di una reciproca comprensione, seppur non del tut-
to scevra di un certo paternalismo.61 Nonostante le buone intenzioni 
dell’autore, che si era rivolto ai maggiori arabisti dell’epoca per ottenere 
consigli e far correggere gli errori, senza tuttavia riuscire a eliminarli del 
tutto, il risultato è piuttosto deludente sul piano letterario e poco effi-
cace su quello traduttivo, anche a causa dell’introduzione arbitraria di 
parafrasi e sinonimi, spesso difficilmente giustificabili. A seguito della 
pubblicazione della traduzione del turcologo Luigi Bonelli da parte 
dello stesso editore Hoepli, la traduzione di Fracassi scomparirà del 
tutto dal mercato editoriale italiano.62

Pubblicata nel 1929 con il titolo Il Corano: Nuova versione lettera-
le italiana con una prefazione e note critico-illustrative del dott. Luigi 
Bonelli, la traduzione realizzata da Bonelli è la prima versione italiana 
del Corano condotta secondo criteri scientifici e concepita come uno 
strumento di studio.63 I meriti della traduzione, se confrontata con le 

59 Nallino, “Recensione a Il Corano”, p. 593.
60 Badini, “The Italian Qur’an”, pp. 12–13.
61 Cf. Tommasino, The Venetian Qur’an, p. 15; Colombo e Lavenia, “Introduction”, 
p. 44.
62 Nallino, “Recensione a Il Corano”, p. 593; Branca, “Italian Translations”, p. 105; Id., 
“Il Corano: traduzioni”, p. 37.
63 L. Bonelli, Il Corano: Nuova versione letterale italiana con una prefazione e note criti-
co-illustrative del dott. Luigi Bonelli, Milan, Hoepli, 1929. Cf. Nallino, “Recensione a 
Il Corano”, pp. 593–594; F. Gabrieli, Saggi orientali, Caltanissetta-Rome, S. Sciascia, 
1960, pp. 39–40; Branca, “Italian Translations”, p. 105; Bobzin, “Translations of the 
Qurʾān [2005]”, p. 352; Branca, “Il Corano: traduzioni”, pp. 37–38.



R. Villano

PaOP 3 (2025)104

precedenti, sono evidenti: per la prima volta veniva offerta al pubbli-
co italiano una versione letterale e fedele del testo coranico tradotta a 
partire dalla versione araba e condotta con grande scrupolo linguistico, 
anche se il risultato, dal punto di vista letterario, non era ancora all’al-
tezza delle ambizioni. Nallino la recensisce in termini molto lusinghie-
ri, pur segnalando alcuni errori e mancanze,64 mentre Gabrieli, che pur 
ne loda il rigore e l’aderenza al testo arabo, la definisce “una scrupolosa 
letterale traduzione, vera ‘brutta fedele’, priva di ogni simpatia con il 
testo tradotto, e di ogni letterario pregio”.65

Come già Fracassi prima di lui, anche Bonelli segnala attraverso l’u-
so del corsivo i termini italiani privi di corrispondente diretto in arabo 
e inserisce numerosi incisi tra parentesi per segnalare il significato let-
terale o chiarire il senso dei passaggi dubbi.66 La traduzione, corredata 
da un apparato di note molto tecnico, ha forse un tono eccessivamente 
didascalico che ne compromette a tratti la fluidità e la godibilità, so-
prattutto nelle sure più lunghe, dove la lettura risulta effettivamente 
macchinosa. Ciò nondimeno, la sua traduzione sarà la prima che verrà 
analizzata nella sezione conclusiva del contributo.

La situazione cambia radicalmente nel 1955 con la pubblicazione, 
presso l’editore Sansoni, della traduzione a cura di Alessandro Bausani, 
destinata a imporsi, sotto diversi aspetti, come la traduzione di rife-
rimento del Corano in lingua italiana, non foss’altro per il ruolo che 
ha avuto nella storia degli studi islamici in Italia.67 Non solo Bausani 
riesce a coniugare fedeltà al testo e resa letteraria, evitando sia l’estre-
ma rigidità delle versioni puramente letterali, come quella di Bonelli, 
sia l’approccio ideologico e teologicamente orientato delle traduzioni 
di impronta cristiana e cattolica, come quella di Calza, sia infine l’ap-
proccio empatico ma paternalistico delle traduzioni di epoca coloniale, 
come quella di Fracassi, ma riesce addirittura nell’impresa di creare un 
linguaggio e uno stile immediatamente riconoscibili e affascinanti per 
il lettore italiano, pur mantenendo una notevole aderenza al testo e 

64 Nallino, “Recensione a Il Corano”, pp. 593–594.
65 Gabrieli, Saggi orientali, pp. 39–40. Cf. Branca, “Italian Translations”, p. 105; Id., “Il 
Corano: traduzioni”, p. 38.
66 Branca, “Italian Translations”, p. 105; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 38.
67 Bausani, Il Corano. Cf. Gabrieli, Saggi orientali, pp. 40–41; B. Scarcia Amoretti, “La 
traduzione del Corano di Alessandro Bausani e le sue implicazioni in campo islami-
stico”, Oriente Moderno, n.s. 17, 78/3 (1998), pp. 513–519. Branca, “Italian Transla-
tions”, p. 105; Bobzin, “Translations of the Qurʾān [2005]”, p. 354; Branca, “Il Corano: 
traduzioni”, pp. 38–39; Pink et al., “Translations of the Qurʾān [2025]”.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 105

una profondità semantica rara, grazie anche alla sua straordinaria co-
noscenza della tradizione islamica, dell’esegesi coranica e delle tradizio-
ni letterarie del mondo islamico.

La sua formazione gioca indubbiamente un ruolo centrale in que-
sta situazione: proveniente da un ambiente cattolico e animato da un’e-
vidente simpatia per il mondo musulmano che culminerà ben presto 
in una conversione al baha’ismo, Bausani aveva una cultura letteraria 
che potremmo definire prodigiosa. Professore di lingua e letteratu-
ra persiana, indonesiana, urdu e hindi presso l’Istituto Universitario 
Orientale di Napoli, successivamente insegnò islamistica alla Scuola 
Orientale della Sapienza di Roma e fece parte, con Raffaele Pettazzoni, 
Angelo Brelich e Dario Sabbatucci, del gruppo di studiosi che diede 
origine alla cosiddetta Scuola romana di Storia delle religioni. Busani 
possedeva una cultura e una conoscenza straordinarie di quelle lingue 
e letterature che lui stesso definì “islamiche”, a significare l’esistenza di 
un legame bidirezionale fra il Corano e le letterature delle varie lingue 
parlate nella dār al-islām, arabo in primis, ma anche persiano, turco, 
indonesiano e così via, per cui, se da un lato la poesia e la letteratura 
tutta delle lingue in questione subiscono evidentemente l’influsso del 
Corano, dall’altro il testo rivelato stesso sembra poter brillare di tutta 
la sua vera luce solo se compreso e riflesso nel prisma caleidoscopico del 
mondo multilingue e plurale che lo ha recepito.

Come ha giustamente osservato Biancamaria Scarcia Amoretti:

Il primo merito della traduzione di Bausani è letterario. Il libro si dipana 
senza caduta di tono. Se ne può godere la lettura ad alta voce, così come ci 
si può fermare su un versetto che ci suona poetico ancor prima di svelarci 
il suo contenuto. È accattivante e, come tale, permette a chi vi si accosta 
un iniziale incontro con l’Islam che non è ancora tecnico e specialistico, 
ma che illustra quella che è la percezione e la fruizione del musulmano, 
anche comune, nei confronti del Libro sacro, dando la misura, anche allo 
sprovveduto, di qualche cosa di inimitabile e di unico: il Corano deve es-
sere recitato come pratica collettiva, può essere letto individualmente e 
andrebbe conservato a memoria nel profondo del cuore.
La famosa abilità di Bausani come traduttore letterario, insieme alle sue 
altrettanto note conoscenze linguistiche, sta certamente alla base della sua 
felice traduzione, sebbene, se si vuole essere precisi e tener conto dell’evo-
luzione dei suoi interessi letterari e scientifici, vada osservato che il per-
corso è inverso rispetto a quanto sarebbe ragionevole aspettarsi. Partendo 
dal Corano, e non viceversa, Bausani sperimenta e affina la sua tecnica; del 



R. Villano

PaOP 3 (2025)106

Corano, cioè, egli fa il suo banco di prova per affermarsi come traduttore 
di poesia da tutte le lingue che mutuano dal Corano, e più generalmente 
dall’arabo, una parte del loro lessico colto.68

Infine, è doveroso dire qualcosa anche a proposito dell’introduzione e 
dell’apparato di note che accompagna la traduzione, a lungo considera-
ti un modello di equilibrio tra profondità dottrinale, chiarezza esposi-
tiva e sensibilità religiosa. L’introduzione da sola è da considerarsi una 
vera e propria summa degli studi coranici, di gran lunga superiore a 
quanto fosse possibile reperire all’epoca in Italia. Anche le note al te-
sto, grazie alla straordinaria conoscenza di Bausani dell’esegesi coranica 
tradizionale, contribuiscono a far emergere una visione pluralistica e 
storicamente documentata dell’islam, che rende la sua traduzione non 
solo un’opera letteraria, ma anche un prezioso strumento per la com-
prensione del Corano e dell’islam.69

Il solo, relativo, limite della traduzione di Bausani risiede, forse, 
proprio nelle conseguenze della sua sincera adesione alla fede baha’i, 
che lo porta, in alcuni casi, a forzare il testo, come quando traduce Q 
13:38 (“li-kulli ʾaǧalin kitābun”) con “c’è un Libro Divino a ogni fine 
di un’Era”, facendo di fatto predire al Corano l’apertura di un nuovo 
ciclo profetico, cosa che, almeno in termini così espliciti, il testo non 
dice. Si tratta, tuttavia, di aspetti marginali, e l’apparato di note non 
manca di segnalarne con rigore la problematicità. Tali scelte vanno 
intese piuttosto come il risultato di una strenua fedeltà, un’adesione 
al testo che, laddove l’ambiguità dello stesso lo consenta, si traduce in 
una presa di posizione esplicita, mai mascherata, ma anzi sempre ri-
gorosamente rivendicata e segnalata. La sua traduzione sarà analizzata 
nella sezione conclusiva del contributo.

Di notevole interesse è anche la traduzione del Corano realizzata 
dal diplomatico e semitista Martino Mario Moreno e pubblicata po-
stuma a Torino nel 1967. In realtà la traduzione era stata completata 
già nel 1955, cioè a dire lo stesso anno in cui Sansoni dava alle stampe a 
Firenze la traduzione di Bausani, destinata a un successo editoriale stra-
ordinario e dei cui meriti si è già ampiamente detto. Tale coincidenza 
ha certamente contribuito a relegare in una posizione relativamente 

68 Scarcia Amoretti, “La traduzione del Corano”, p. 514.
69 Cf. Cf. Gabrieli, Saggi orientali, pp. 40–41; Scarcia Amoretti, “La traduzione del 
Corano”, pp. 515–519; Branca, “Italian Translations”, p. 105; Id., “Il Corano: tradu-
zioni”, p. 38.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 107

marginale, nella storia delle traduzioni italiane del Corano, un lavoro 
che è invece indubbiamente pregevole e non privo di significative in-
tuizioni traduttologiche, pur senza raggiungere la ricchezza letteraria 
e la profondità religiosa e interpretativa della versione di Bausani.70 Il 
percorso che conduce Moreno alla traduzione del Corano è in un certo 
senso simmetrico e inverso rispetto a quello di Bausani: se per Bausani, 
infatti, la traduzione del Corano era venuta prima di tutta la sua ulte-
riore opera di traduttore ed era servita come una forma di legittima-
zione agli inizi di una carriera straordinaria, per Moreno la traduzione 
del Corano costituisce piuttosto l’epilogo di una carriera di traduttore 
magari non eclatante come quella di Bausani, ma certamente profes-
sionale e rigorosa. Anche la sua traduzione sarà analizzata nella sezione 
conclusiva del contributo.

Molto meno rigorosa è invece la traduzione a cura di Federico Pei-
rone e pubblicata con il titolo Il Corano: Introduzione, traduzione e 
commento di Federico Peirone.71 La traduzione, redatta in uno stile col-
loquiale e inappropriato alla sacralità del testo coranico, abbonda di 
errori interpretativi anche gravi e si segnala per il frequente ricorso alla 
traslitterazione anche per termini arabi comuni, l’uso ingiustificato di 
parafrasi e sinonimi, il ricorso al latino e altre scelte terminologiche di 
impronta cristiana, del tutto immotivate sul piano linguistico e dottri-
nale. Non verrà analizzata nella sezione conclusiva.72

Più interessante e sistematica la versione di Cherubino Mario Guz-
zetti, corredata di utili titoli tematici aggiunti dal traduttore per indica-
re il contenuto delle varie sezioni delle sure lunghe e aiutare il lettore a 
riconoscerne l’organizzazione interna.73 Non particolarmente originale 
rispetto alle traduzioni pubblicate in precedenza, ma indubbiamente 
molto equilibrata nella resa linguistica, non verrà comunque analizza-
ta nella sezione finale poiché non propone soluzioni particolarmente 
originali in relazione ai casi studiati.

70 M.M. Moreno, Il Corano, Turin, UTET, 1967. Cf. F. Gabrieli, “Premessa”, ibid., pp. 
VII–VIII; Branca, “Italian Translations”, p. 106; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 39.
71 F. Peirone, Il Corano: Introduzione, traduzione e commento di Federico Peirone, 2 voll., 
Milan, Mondadori, 1979. Cf. Branca, “Italian Translations”, pp. 106–107; Id., “Il Co-
rano: traduzioni”, pp. 39–40.
72 Cf. Branca, “Italian Translations”, pp. 106–107; Id., “Il Corano: traduzioni”, pp. 
39–40.
73 C.M. Guzzetti, Il Corano: Introduzione, traduzione e commento, Turin, LDC, 1989. 
Cf. Branca, “Italian Translations”, p. 108; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 40.



R. Villano

PaOP 3 (2025)108

Merita di essere segnalata la traduzione promossa dal movimen-
to ahmadiyya, pioniere nella diffusione di traduzioni del Corano in 
lingue europee, e intitolata Il Sacro Qurʾān.74 Pur provenendo da un 
gruppo relativamente minoritario, tale traduzione si colloca già all’in-
terno di quelle che potremmo definire traduzioni confessionali, cioè 
a dire prodotte dalla comunità musulmana italiana per l’uso interno 
nel contesto della pratica religiosa.75 Non verrà analizzata nella sezione 
finale, così come la traduzione a cura di Angelo Terenzoni, secondo 
Branca derivata direttamente da qualche edizione inglese.76

La traduzione forse più diffusa all’interno della comunità musul-
mana italiana è quella realizzata da Hamza Roberto Piccardo, un con-
vertito italiano particolarmente attivo nella divulgazione religiosa.77 
Pubblicata per la prima volta nel 1994 dalla casa editrice Al Hikma 
con il titolo Il Corano, è stata ristampata dall’editore Newton Comp-
ton nel 1996, dopo una revisione dell’UCOII che ha supervisionato 
l’intero progetto sotto il profilo dottrinale. Quest’ultima versione ha 
attirato l’attenzione per la sua pretesa adesione a criteri religiosi sunniti 
ed è stata successivamente ristampata dal Complesso di Re Fahd per 
l’edizione del Generoso Corano (Maǧmaʿ al-Malik Fahd li-ṭibāʿat al-
Muṣḥaf al-šarīf) nel 2010/2011 (1432 H) con il titolo Il Nobile Co-
rano e la traduzione dei suoi significati in lingua italiana, in accordo 
con la moderna concezione sunnita della traduzione come semplice 
trasposizione dei significati del testo rivelato in un’altra lingua. La se-
conda edizione della traduzione di Piccardo è stata infine rivista anche 
dalla Direzione degli Affari religiosi della Turchia (Türkiye Diyanet 
İşleri Başkanlığı) e ripubblicata nel 2015 con il titolo Il Sacro Corano: 
Traduzione interpretativa in italiano.78

74 V. Gatti e A. De Rosa, Il Sacro Qurʾān, London, al-Sharikatul Islamiyyah, 1986. Cf. 
Branca, “Italian Translations”, p. 108; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 40; Pink et al. 
“Translations of the Qurʾān [2025]”.
75 Cf. Badini, “The Italian Qur’an”, p. 2.
76 A. Terenzoni, Il Corano, La Spezia, Fratelli Melita, 1993. Cf. Branca, “Italian Transla-
tions”, p. 108; Id., “Il Corano: traduzioni”, p. 40.
77 H.R. Piccardo, Il Nobile Corano e la traduzione dei suoi significati in lingua italia-
na, Rome, Newton Compton, 1996 (Imperia, Al Hikma, 19941). Cf. Branca, “Italian 
Translations”, pp. 108–110; Id., “Il Corano: traduzioni”, pp. 41–42; Yakubovych, The 
Kingdom and the Qur’an, pp. 134–136.
78 Yakubovych, The Kingdom and the Qur’an, pp. 135–136.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 109

Il volume si presenta come uno strumento pensato per i convertiti 
italiani e ha avuto una notevole diffusione anche grazie alla distribu-
zione capillare all’interno delle moschee e dei centri culturali islamici. 
Branca, che recensisce la seconda edizione del 1996, lamenta la presen-
za di un apparato di note fortemente catechetico, con toni polemici e 
commenti che riflettono una visione dogmatica e limitata dell’islam, 
affermazioni discutibili su cristiani, ebrei e donne e frequenti giudizi 
dottrinali che prendono il posto dell’analisi esegetica o filologica, all’in-
terno di un approccio certamente più orientato alla formazione inter-
na che al dialogo interreligioso.79 

Mykhaylo Yakubovych, che ha invece studiato le varie edizioni, ri-
tiene ci sia un’evoluzione dalle prime edizioni italiane, che mostrano 
un approccio di tipo ideologico e missionario, rivolto a un pubblico 
prevalentemente cristiano, all’edizione saudita, che sviluppa soprattut-
to la dimensione storica, teologica e rituale del Corano, fino alle più 
recenti edizioni turche, che mirano a produrre un manuale completo 
che presenti il testo rivelato anche avvalendosi di materiale storico ed 
esegetico tradizionale.80

In ambito accademico, sono state talvolta sollevate perplessità 
sull’effettiva padronanza dell’arabo da parte di Piccardo, sebbene man-
chino valutazioni documentate in tal senso. La traduzione, pur non 
esente da errori, ha un approccio marcatamente catechetico che ne 
compromette almeno in parte il valore sul piano scientifico e lettera-
rio, ma, anche in ragione della sua notevole diffusione, sarà la quarta 
traduzione analizzata nella sezione conclusiva del contributo.

Le ultime tre traduzioni che verranno analizzate sono state tutte 
pubblicate nei primi vent’anni del XXI secolo. La prima è la tradu-
zione a cura di Gabriele Mandel Khan, edita da UTET e presentata 
con un utile testo arabo a fronte.81 Figura colta e poliedrica, Mandel 
Khan è stato islamista, psicoanalista, storico dell’arte e maestro sufi, 
oltre che autore di numerose opere dedicate alla cultura islamica. La 
sua traduzione, piuttosto aderente alla lettera del testo, propone spes-
so soluzioni originali e di notevole efficacia letteraria. Secondo Branca, 
l’apparato di note, pur meno invadente e polemico rispetto a quello 

79 Branca, “Italian Translations”, pp. 109–110; Id., “Il Corano: traduzioni”, pp. 41–
42.
80 Yakubovych, The Kingdom and the Qur’an, p. 136.
81 G. Mandel Khan, Il Corano, Turin, UTET, 2004. Cf. Branca, “Il Corano: traduzio-
ni”, p. 42.



R. Villano

PaOP 3 (2025)110

di Piccardo, risulterebbe talvolta superficiale e segnato da una visione 
tradizionalista, in particolare per quanto riguarda temi sensibili come 
la gerarchia di genere.82 Difficilmente la traduzione di Mandel Khan 
potrebbe essere annoverata senza riserve fra le traduzioni confessiona-
li: non tanto per l’erudizione dell’autore e l’originalità delle scelte in-
terpretative, sicuramente non in linea con le aspettative maggioritarie 
in seno alla comunità, quanto perché, per quanto è dato sapere, non 
risulta che essa sia effettivamente utilizzata da membri della comunità 
nel contesto della pratica religiosa.

La seconda è la traduzione pubblicata da Einaudi a cura di Ida Zi-
lio-Grandi.83 Il volume, di taglio accademico e filologicamente rigoro-
so, si distingue per l’attenzione alla resa semantica e alla dimensione let-
teraria del testo ed è corredato da un ampio apparato di note critiche e 
da una prefazione che espone con chiarezza le scelte metodologiche. La 
traduttrice adotta un approccio attento alla complessità e all’ambigui-
tà del Corano, evitando semplificazioni ideologiche e mantenendo un 
equilibrio tra fedeltà filologica e scorrevolezza. Nonostante le premesse 
di grande rigore, tuttavia, la resa stilistica non raggiunge, a giudizio di 
chi scrive, la forza evocativa della versione di Bausani e, nei passaggi 
più significativi, le soluzioni proposte appaiono meno efficaci rispetto 
a quelle adottate dai traduttori precedenti.

Come ultima traduzione da analizzare nella sezione conclusiva 
del contributo si è scelta una delle molteplici traduzioni confessionali 
prodotte nei primi vent’anni del XXI secolo, quella a cura di Sheikh 
Abu-Abdullah Othman e pubblicata dal Centro Culturale Islamico 
di Fondi (LT).84 Il volume si apre con una breve introduzione ed è cor-
redato da un apparato di note e commenti estremamente contenuto, 
concepito per facilitare la pratica religiosa del fedele di lingua italiana. 
La traduzione, di impostazione fortemente letterale, adotta un lin-
guaggio sobrio ed evita, a differenza di altre edizioni confessionali, un 

82 Branca, “Il Corano: traduzioni”, p. 42.
83 I. Zilio-Grandi, Il Corano, Turin, Einaudi, 2010.
84 S. Othman, Traduzione italiana dei significati del Generoso Corano, ed. riveduta, 
Fondi, Centro Culturale Islamico, 2018. Fra le altre traduzioni confessionali pubblicate 
nel XXI secolo si segnalano, almeno, F. Kabazi, Glorioso Corano, Tripoli, World Islamic 
Call Society, 2007; ʿA. Pasquini, Sublime Corano in lingua italiana, Milan, Centro Isla-
mico di Milano e Lombardia, 2017; A. Yusuf Ali, Il significato del Sacro Corano, a cura 
di S. Lei, Rome, Tawasul International, 2020 (ed. or. The Meaning of the Holy Qur’an, 
Lahore, S. Muhammad Ashraf, 1934).



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 111

ricorso eccessivo alla traslitterazione. È stata inoltre selezionata per la 
sua ampia diffusione e accessibilità, essendo disponibile gratuitamente 
anche in formato elettronico.85

3. Forma e radice: problemi di traducibilità dall’arabo all’italiano. 
Sette traduzioni italiane del Corano a confronto

Un problema evidente nelle traduzioni del Corano in italiano86 risiede 
nella difficoltà a rendere in maniera efficace il legame intrinseco che la 
lingua araba in generale mantiene, e il Corano in particolare enfatizza e 
sfrutta allo scopo di ottenere una proliferazione del senso, fra la radice 
trilittera (al-ǧaḏr al-ṯulāṯī) con i suoi significati di base e le varie forme 
testuali concrete, si tratti poi di diverse forme derivate (ʾafʿāl mazīda) 
della stessa radice, o di forme nominali e verbali (al-ism wa-l-fiʿl) ricon-
ducibili alla medesima forma derivata o comunque allo stesso nucleo 
semantico della radice.87

85 La traduzione di Sheikh Othman è disponibile online sul sito https://www.li-
briislam.it/prodotto/traduzione-italiana-dei-signif icati-del-generoso-corano-a-cu-
ra-di-sheikh-othman/ (26 ottobre 2025).
86 Le traduzioni sono state selezionate a campione, in modo da rappresentare le princi-
pali tendenze presenti nella tradizione italiana di traduzione del Corano. Non si è na-
turalmente tenuto conto delle versioni realizzate a partire da lingue diverse dall’arabo. 
Anche se già precisato all’interno del presente articolo, si ripetono qui a mo’ di sintesi le 
traduzioni scelte: la prima è quella di Luigi Bonelli, comunemente ritenuta la prima ver-
sione rigorosa e scientifica del Corano in lingua italiana. Seguono le traduzioni di Ales-
sandro Bausani e Martino Mario Moreno, espressione della produzione accademica del 
secondo dopoguerra. Sono poi incluse due traduzioni di carattere confessionale: quella 
di Hamza Roberto Piccardo, rappresentativa delle versioni novecentesche e forse la più 
diffusa all’interno della comunità islamica italiana, e quella di Sheikh Abu-Abdullah 
Othman, scelta come esempio di traduzione confessionale del XXI secolo per la sua 
ampia diffusione e accessibilità. Completano il campione le versioni di Gabriele Mandel 
Khan e Ida Zilio-Grandi, espressione di un approccio erudito e accademico e realizzate 
entrambe nei primi due decenni del XXI secolo.
87 Cf. J.W. Morris, “Qurʾān Translation and the Challenges of Communication: To-
wards a ‘Literal’ Study-Version of the Qurʾān”, Journal of Qurʾanic Studies 2/2 (2000), 
pp. 53–67, qui 60–61.



R. Villano

PaOP 3 (2025)112

3.1. “Al-Raḥmān al-raḥīm”

Un esempio di ciò si ha nella nota coppia di nomi di Dio al-raḥmān 
al-raḥīm (cinque occorrenze oltre alle centotredici nel contesto della 
basmala iniziale).88

Sul piano fonetico e della musicalità, gli effetti di allitterazione e 
assonanza prodotti dalla coppia raḥmān e raḥīm sono determinati da 
un particolare tipo di paronomasia (taǧnīs qarīb), in cui due termini 
praticamente identici nella sequenza consonantica si susseguono im-
mediatamente, distinguendosi solo per lo schema vocalico da cui di-
pendono le differenze morfologiche e semantiche.

Sul piano semantico, i due aggettivi derivano entrambi dal signi-
ficato di base della radice raḥima “avere o provare pietà, compassio-
ne, misericordia, clemenza”, sennonché, mentre il primo è di forma 
faʿlān, il secondo è di forma faʿīl. Ora, nella lingua araba, gli aggettivi 
di forma faʿlān denotano caratteristiche o qualità che appaiono e poi 
scompaiono ed esprimono sempre il fatto di possedere una qualità in 
maniera molto intensa, ma non duratura, come ad esempio nel caso di 
ǧawʿān (affamato), ʿaṭšān (assetato), o ġaḍbān (arrabbiato). Gli agget-
tivi di forma faʿīl, invece, denotano caratteristiche o qualità stabili e 
certe ed esprimono sempre il fatto di possedere una qualità in maniera 
duratura, ma eventualmente anche in una forma non particolarmente 
intensa, come nel caso di ǧamīl (bello), qabīḥ (brutto), ṭawīl (lungo), 
qaṣīr (corto), karīm (generoso), baḫīl (avaro).89

Il Corano unisce quindi in un’unica formulazione le due forme ag-
gettivali, quella di forma faʿlān che denota l’intensità senza denotare 
la persistenza e quella di forma faʿīl che denota invece la persistenza 
senza denotare l’intensità e il continuo rinnovamento, e descrive l’es-
senza di Dio per il fatto di possederle entrambe. Se si fosse limitato alla 
forma raḥmān, infatti, si sarebbe potuto pensare che si trattasse di una 

88 Q 1:3; 2:163; 27:30; 41:2; 59:22. Se si esclude la sūrat al-fātiḥa (Q 1) in cui la 
basmala (bi-smi-llāhi r-raḥmāni r-raḥīm) è contata come un vero e proprio versetto, 
una basmala introduttiva si trova al principio di tutte le sure del Corano a eccezione 
della sūrat al-tawba (Q 9), nota appunto anche come sūrat barāʾatun proprio a causa 
dell’assenza della basmala iniziale.
89 Cf. F.Ṣ. al-Sāmarrāʾī, al-Taʿbīr al-Qurʾānī, Amman, Dār ʿAmmār, 2006 (Baghdad, 
Wizārat al-Taʿlīm al-ʿĀlī, 19881), pp. 39–40; R. Villano, “Ḫayrukum man taʿallama 
al-Qurʾān wa-ʿallamahu: Lo studio del Corano e la didattica dell’arabo”, in Didattica 
dell’arabo e certificazione linguistica: Riflessioni e iniziative, a cura di G. Lancioni e C. 
Solimando, Rome, Roma Tre Press, 2018, pp. 73–98, qui 91–92.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 113

caratteristica accidentale che talora svanisce, come la sete nel caso di 
colui che è assetato o dissetato (“ʾiḏ law iqtaṣara ʿalā raḥmān la-ẓunna 
ʾanna hāḏihi ṣifa tāriʾa qad tazūlu ka-ʿaṭšān wa-rayyān”), mentre se si 
fosse limitato alla forma raḥīm si sarebbe potuto congetturare che, 
pur trattandosi di una qualità stabile, il suo significato non esprimesse 
comunque l’idea di una continua elargizione e rinnovamento della mi-
sericordia, giacché anche a colui che è generoso possono ben capitare 
dei momenti in cui non elargisce con generosità e così anche colui che 
è misericordioso potrebbe, in linea teorica, attraversare dei momenti 
di questo tipo (“wa-law iqṭaṣara ʿalā raḥīm la-ẓunna ʾanna hāḏihi ṣifa 
ṯābita wa-lākin laysa maʿnāhā istimrār al-raḥma wa-taǧaddudihā”). In 
questo modo, invece, il Corano chiarisce che fra gli attributi di Dio vi 
è la misericordia e che essa è una qualità stabile, certa e duratura, e al 
tempo stesso chiarisce anche che si tratta di una caratteristica che si 
rinnova continuamente e che non si interrompe mai (“ʾanna ṣifatahu 
al-ṯābita hiya al-raḥma wa ʾanna raḥmatahu mustamirra mutaǧaddida 
lā tanqaṭiʿu”), descrivendo in questo modo gli attributi di Dio e le ca-
ratteristiche della sua essenza nella maniera più completa e inequivo-
cabile possibile.90

La resa italiana ideale dovrebbe dunque cercare di restituire la deri-
vazione dei due aggettivi da una stessa base lessicale, da un lato per cer-
care di riprodurre almeno in parte l’effetto di allitterazione e assonanza 
prodotto in arabo dalla paronomasia, dall’altro per esprimere appieno 
la specificità semantica dei due aggettivi che, all’interno di un medesi-
mo significato di base, esprimono intensità in un caso e persistenza e 
durata nell’altro.

Le traduzioni italiane

Vediamo che soluzioni propongono le sette traduzioni analizzate, at-
traverso l’occorrenza di tale coppia di termini nella basmala che co-
stituisce il primo versetto della sūrat al-fātiḥa (Q 1:1), “bi-smi llāhi 
r-raḥmāni r-raḥīm”:91

90 Al-Sāmarrāʾī, al-Taʿbīr al-Qurʾānī, pp. 39–40; Cf. Villano, “Ḫayrukum man ta aʿllama”, 
p. 92.
91 È interessante osservare le soluzioni proposte dai traduttori latini del Corano posti di 
fronte allo stesso problema. Roberto di Ketton traduceva “pii et misericordis”, mentre 
Marco da Toledo provava a rendere i due aggettivi attraverso il ricorso a una medesi-



R. Villano

PaOP 3 (2025)114

Bonelli (1929)
Nel nome di Dio, misericordioso e compassionevole.

Bausani (1955)
Nel nome di Dio, clemente misericordioso!

Moreno (1967)
Nel nome di Dio Clemente e Misericordioso.

Piccardo (1996)
In nome di Allah, il compassionevole, il misericordioso.

Mandel Khan (2004)
Nel Nome di Dio, Misericordioso, Misericorde.

Zilio-Grandi (2010)
Nel nome di Dio, il Clemente, il Compassionevole.

Othman (2018)
Col Nome di Allāh il Compassionevole, il Misericordioso.

Analisi delle traduzioni italiane

Come si può vedere, la resa italiana è deludente nella maggior parte 
delle traduzioni. Sei traduzioni su sette (Bonelli, Bausani, Moreno, 
Piccardo, Zilio-Grandi, Othman) non provano neppure a riprodurre 
in qualche modo la derivazione dei due termini arabi dalla stessa radi-
ce, facendo evidentemente ricorso a una coppia di sinonimi privi di 
qualsiasi altro legame.

ma base lessicale: “Misericordis, miseratoris”. Nella traduzione di Egidio da Viterbo si 
incontrano diverse opzioni: Juan Gabriel, il primo traduttore a cui Egidio si rivolge, 
adotta, in riferimento alla basmala, tre soluzioni differenti: “Misericordis et clementis”, 
“pii, pietatoris”, “pii, misericordis”, mentre Leo Africanus, il secondo revisore della tra-
duzione di Egidio, propone due soluzioni particolarmente interessanti: “Misericordio-
ris et misericordissimi” e “misericordis, misericordioris”, che mantengono non solo la 
connessione etimologica fra i due aggettivi, ma cercano di riprodurre anche la relazione 
di grado fra la forma positiva raḥīm e la forma intensiva raḥmān (cf. Rivera Luque, 
“Translatological Remarks”, p. 135). Marracci opterà invece per “Miseratoris Misericor-
dis”, riprendendo, ma invertendola, la soluzione di Marco da Toledo.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 115

L’uso dell’articolo determinativo, come proposto da Piccardo, Zi-
lio-Grandi e Othman, risulta pleonastico e appesantisce inutilmente il 
sintagma in italiano.92 Molto più fluida in italiano e comunque aderen-
te con il senso del testo arabo è la soluzione adottata da Bonelli, Bausani, 
Moreno e Mandel Khan, che preferiscono non riportarlo in traduzione.

La scelta delle diverse coppie di sinonimi (misericordioso/compas-
sionevole; clemente/misericordioso; compassionevole/misericordioso; 
clemente/compassionevole) sembra rispondere principalmente a esi-
genze di musicalità, la cui valutazione è però troppo soggettiva perché 
possa essere affrontata in questa sede, oppure, più semplicemente, al 
desiderio di distinguersi dai traduttori precedenti. Notevole, in questo 
caso, la coincidenza lessicale, oltre che temporale, fra le soluzioni adot-
tate da Bausani e Moreno.

La soluzione più efficace è senza dubbio quella proposta da Mandel 
Khan, che sfrutta l’alternanza di due formazioni lessicali connesse sul 
piano etimologico e derivate da un medesimo tema nominale (“Mise-
ricordioso, Misericorde”), restituendo, almeno in parte, l’effetto fone-
tico della paronomasia araba.

Sul piano semantico, inoltre, “Misericordioso” corrisponde suffi-
cientemente bene a raḥmān grazie al significato parzialmente intensivo 
che trasmette il suffisso -oso, che ha, fra le sue varie funzioni, quella di 
formare, appunto, da una determinata qualità o entità, un aggettivo che 
significhi “pieno di [quella qualità o entità]”, come nel caso di ambizio-
so, bisognoso, muscoloso, boscoso, sassoso,93 o può anche esprimere, a 
volte, una tendenza o una propensione particolarmente intensa a qual-
cosa, come nel caso di frettoloso, freddoloso, pauroso, lagnoso, geloso.94

“Misericorde” rappresenta invece una voce dotta, derivata diretta-
mente dal latino misericordem, ed è oggi lemma di uso raro o lettera-

92 Volendo a tutti i costi rendere in traduzione l’articolo determinativo presente nei 
nomi divini arabi, si dovrebbe allora optare per “Iddio”, e non semplicemente “Dio”, 
quando si traduce l’arabo allāh. A margine va segnalata, nelle traduzioni di Piccardo 
e di Othman, la scelta discutibile di non rendere l’arabo allāh con il suo corrispettivo 
italiano “Dio”, o “Iddio”, appunto, optando invece per l’improbabile traslitterazione 
“Allah”, o “Allāh”, con il rischio di generare un’inopportuna confusione in merito alla 
reale identità del referente. Inoltre, volendo ragionare secondo questa prospettiva, ci 
si potrebbe allora chiedere, trattandosi comunque di nomi divini, perché non lasciare 
dunque inalterati anche ar‑Raḥmān e ar‑Raḥīm, giusto a titolo di esempio.
93 Cf. La formazione delle parole in italiano, a cura di M. Grossmann e F. Rainer, Tü-
bingen, Max Niemeyer Verlag, 2004, p. 397.
94 Cf. Ibid., p. 400.



R. Villano

PaOP 3 (2025)116

rio. Pur nella distanza strutturale tra le due lingue, il termine risulta 
efficace nel rendere la qualità stabile e persistente espressa in arabo da 
raḥīm. Proprio in virtù della sua origine classica e del suo registro ele-
vato, inoltre, conserva una sfumatura di solennità e intensità affettiva 
che si adatta bene alla traduzione di un attributo divino come raḥīm. 
Infine, la sua forma non marcata da suffissi moderni suggerisce un ca-
rattere più essenziale, riflettendo la semplicità morfologica e la stabilità 
semantica del termine coranico.

La proposta di Mandel Khan si rivela dunque molto curata e stra-
ordinariamente aderente alla lettera e al significato profondo del testo 
arabo, riproducendo inoltre un’interessante assonanza sul piano fone-
tico e musicale.

Tutte le altre traduzioni, partendo forse dal presupposto che l’effet-
to di assonanza possa risultare ripetitivo o pesante in italiano, ricorro-
no invece a una coppia di sinonimi, finendo però per alterare o quanto 
meno mancare di riprodurre il significato vero del testo.

3.2. Derivativi della radice ʿ-B-D nella “sūrat al-kāfirūn”

Un altro caso di studio particolarmente interessante, in relazione a 
quanto si viene dicendo, è l’alternanza di ben otto forme nominali o 
verbali derivate dalla stessa I forma della radice trilittera ʿ-B-D, cioè 
ʿabada (u) (adorare, venerare) nell’arco di soli quattro versetti nella 
sūrat al-kāfirūn (Q 109:2–5):

1) qul yā-ʾayyuhā l-kāfirūn
2) lā ʾaʿbudu mā taʿbudūn
3) wa-lā ʾantum ʿābidūna mā ʾaʿbud
4) wa-lā ʾanā ʿābidun mā ʿabadtum
5) wa-lā ʾantum ʿābidūna mā ʾaʿbud
6) lakum dīnukum wa-liya dīn

Sul piano fonetico e della musicalità, bisogna anzitutto osservare come 
la ripetizione (takrīr) di otto varianti morfologiche tratte dalla stessa 
forma derivata, concentrate nell’arco di soli quattro versetti al centro 
della sura (vv. 2–5), generi un effetto allitterante e quasi ipnotico che 
andrebbe considerato con attenzione e che il traduttore dovrebbe cer-
care, per quanto possibile, di rendere anche in italiano. Sul piano se-
mantico, non è del tutto corretto parlare esclusivamente di ripetizione 



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 117

(takrīr) perché, a un’analisi più attenta, tali espressioni mostrano, al di 
là di una superficiale similarità, differenze di significato anche molto 
importanti.95

I versetti citati costituiscono un notevole esempio di alternanza di 
forme verbali e nominali riconducibili alla stessa radice. L’alternanza di 
tali forme è sempre possibile in arabo96 e costantemente impiegata nel 
Corano con scopi retorici e semantici. Secondo Fāḍil Ṣāliḥ al-Sāmarrāʾī, 
questo tipo di alternanza nella lingua araba in generale, e nel Corano in 
particolare, deve essere sempre ricondotta a una regola generale secon-
do cui le forme verbali denotano l’avvenimento e il rinnovamento [di 
un’azione], mentre le forme nominali servono a denotare piuttosto la 
certezza e la stabilità (“al-fiʿl yadullu ʿalā al-ḥudūṯ wa-l-taǧaddud wa-l-
ism yadullu ʿalā al-ṯubūt wa-l-istiqrār”).97

Il profeta, in Q 109:2–5, dichiara dunque di non adorare gli idoli 
attraverso il ricorso a una forma verbale al v. 2 (“lā ʾ aʿbudu”) e attraverso 
il ricorso a una forma nominale al v. 4 (“wa-lā ʾanā ʿābidun”), e in riferi-
mento a entrambi gli aspetti del verbo, l’imperfetto (“mā taʿbudūn”) e 
il perfetto (“mā ʿabadtum”), e dichiara invece che i negatori non adora-
no Dio attraverso il ricorso alla sola forma nominale usata due volte ai 
vv. 3 e 5 (“wa-lā ʾantum ʿābidūna”), e sempre in riferimento a un unico 
aspetto del verbo, cioè a dire l’imperfetto (“mā ʾaʿbud”).98

Questo espediente permette di raggiungere la più completa chia-
rezza espositiva, poiché il profeta nega di adorare gli idoli attraverso 
il ricorso a entrambe le forme (verbale e nominale) e in riferimento a 
tutti i possibili tempi verbali (“wa-maʿnā ḏālika ʾannahu nafā ʿibādat 
al-ʾaṣnām ʿan nafsihi fī al-ḥālatayn al-ṯābita wa-l-mutaǧaddida fī ǧamīʿ 
al-ʾazmina wa-hāḏā ġāyat al-kamāl”).99

Se si fosse limitato all’uso della sola forma verbale, infatti, si sareb-
be potuto insinuare che il suo rifiuto di adorare gli idoli potesse es-
sere qualcosa che è capitato in un dato momento, ma che potrebbe 
altresì svanire in un altro (“ʾiḏ law iqtaṣara ʿalā al-fiʿl la-qīla ʾinna hāḏā 

95 Si veda, a titolo di esempio, ʿA.R.Ḥ. Ḥabannaka al-Maydānī, al-Balāgha al-ʿarabiyya, 
vol. II, Damascus, Dār al-Qalam-Beirut, al-Dār al-Shāmiyya, 1996, p. 76.
96 Si veda, sempre a titolo di esempio ʿAmr ibn ʿUṯmān ibn Qanbar Sībawayhi, al-Kitāb, 
a cura di ʿA.S. Hārūn, vol. I, Cairo, Maktabat al-Ḫānǧī, 19883, p. 13.
97 Al-Sāmarrāʾī, al-Taʿbīr al-Qurʾānī, p. 22.
98 Ibid., p. 28; Cf. Villano, “Ḫayrukum man taʿallama”, p. 84.
99 Al-Sāmarrāʾī, al-Taʿbīr al-Qurʾānī, p. 28; Cf. Villano, “Ḫayrukum man taʿallama”, 
pp. 84–85.



R. Villano

PaOP 3 (2025)118

ʾamr ḥādiṯ qad yazūlu”), mentre se si fosse limitato all’uso della sola 
forma nominale si sarebbe potuto forse congetturare che, se da un 
lato questa sua caratteristica appariva come certa e stabile, dall’altro 
non era detto che avrebbe continuato a descriverlo senza che egli se ne 
distaccasse (“wa law iqtaṣara ʿalā al-ism la-qīla ṣaḥīḥ ʾanna hāḏihi ṣifa 
ṯābita wa-lākin laysa maʿnāhu ʾannahu mustamirr ʿalā hāḏā al-waṣf lā 
yufāriquhu”). In certi casi, infatti, può capitare che una caratteristica si 
separi per un certo tempo da colui che la possiede abitualmente, anzi, 
spesso il significato delle forme aggettivali è proprio quello di descri-
vere una persona per come essa effettivamente è nella maggior parte 
dei casi, e anche a colui che è normalmente mite e mansueto può ben 
capitare di arrabbiarsi con qualcuno (“fa-ʾinna al-waṣf qad yufāriqu 
šāḥibahu ʾaḥyānan bal maʿnāhu ʾanna hāḏā waṣafahu fī ġālib ʾaḥwālihi  
fa-l-ḥalīm qad yaġḍabu”), e così anche a colui che è normalmente ge-
neroso possono ben capitare dei momenti in cui non elargisce affatto, 
giacché la sua generosità non è certo una condizione che lo definisca in 
modo continuo, senza alcuna possibilità di separazione, neanche tem-
poranea (“wa-l-ǧawād qad yaʾtīhi waqt lā yaǧūdu fīhi ʾiḏ huwa laysa fī 
ḥālat ǧūdin mustamirr lā yanqaṭiʿ”).100

E così il Corano, affinché nessuno potesse mai insinuare una cosa 
del genere a proposito del profeta, lo istruisce su come dichiarare la 
propria più completa estraneità all’adorazione degli idoli attraverso il 
ricorso a entrambe le forme, quella nominale che denota la certezza e 
la stabilità e quella verbale che denota l’avvenimento e il rinnovamen-
to, e in riferimento a tutti i possibili tempi verbali, il passato, il pre-
sente e il futuro, attraverso l’utilizzo alternato di entrambi gli aspetti 
del verbo arabo, il perfetto e l’imperfetto (“ṯumma ʾinnahu istaġraqa 
al-zaman al-māḍī wa-l-ḥāl wa-l-istiqbāl bi-stiʿmālihi al-fiʿl al-māḍī wa-
l-muḍāriʿ”), mentre, per quanto riguarda i negatori, la ripetizione let-
terale della stessa formula per due volte finisce per suggerire che la per-
severanza del profeta sia più intensa della loro e che la sua condizione 
sia più completa della loro e che il suo rifiuto di adorare gli idoli sia og-
gettivamente più radicato e persistente del loro rifiuto di adorare Dio 
(“fa-ʾiṣrāruhu huwa ʿalā ṭarīqat ʾaqwā min ʾiṣrārihim wa-ḥāluhu ʾakmal 
min ḥālihim wa-l-nafī ʿanhu ʾadwam wa-ʾabqā min al-nafī ʿanhum”).101

100 Al-Sāmarrāʾī, al-Taʿbīr al-Qurʾānī, pp. 28–29; Cf. Villano, “Ḫayrukum man 
taʿallama”, p. 85.
101 Al-Sāmarrāʾī, al-Taʿbīr al-Qurʾānī, p. 29; Cf. Villano, “Ḫayrukum man taʿallama”, 
p. 86.



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 119

Sul piano strutturale, infine, si può ancora osservare come i quattro 
versetti costituiscano una coppia di composizioni speculari del tipo a, 
b/b´, a´ (Io–voi/voi–io) che si ripetono una dietro l’altra e sono racchiu-
se a loro volta da una cornice caratterizzata da una perfetta munāsaba 
(collegamento) fra il significato del primo e dell’ultimo versetto: (Di: 
“O Negatori [a, b/b´, a´; a, b/b´, a´] voi avete la vostra religione, io la 
mia”) a formare una composizione concentrica caratterizzata da una 
simmetria perfetta del tipo: Profeta–negatori/Io–voi/voi–io/Io–voi/
voi–io/voi–io (a, b/c, d/d´, c´/c″, d″/d‴, c‴/b´, a´).102

Le traduzioni italiane

Vediamo adesso che soluzioni propongono le sette traduzioni italiane 
analizzate per la sura in questione:

Bonelli (1929)
1. Dì: o miscredenti.
2. Io non adorerò mai ciò che voi adorate,
3. E voi non adorerete ciò che io adoro.
4. Nè io servirò ciò cui voi servite,
5. Nè voi servirete ciò cui io servo
6. Voi abbiatevi la vostra religione, io la mia.

Bausani (1955)
1. Di: “O negatori!
2. io non adoro quel che voi adorate,
3. né voi adorate quel che io adoro;
4. ed io non venero quel che voi venerate,
5. né voi venerate quel ch’io venero:
6. voi avete la vostra religione, io la mia”.

Moreno (1967)
1. Di’: “O miscredenti,
2. io non adoro ciò che adorate voi
3. e voi non adorate ciò che adoro io
4. Né mai io adorerò ciò che adorate voi;

102 Sulla terminologia relativa alla retorica semitica e la divisione delle strutture retoriche 
coraniche in composizioni parallele, speculari e concentriche si veda, a titolo di esempio, 
M. Cuypers, La Composition du Coran, Pendé, Gabalda, 2012, pp. 61–92.



R. Villano

PaOP 3 (2025)120

5. né mai voi adorerete ciò che adoro io.
6. Voi avete la vostra religione, ed io la mia”.

Piccardo (1996)
1. Di’: “O miscredenti!
2. Io non adoro quel che voi adorate
3. e voi non siete adoratori di quel che io adoro.
4. Io non sono adoratore di quel che voi avete adorato
5. e voi non siete adoratori di quel che io adoro:
6. a voi la vostra religione, a me la mia”.

Mandel Khan (2004)
1. Di’: “O miscredenti!
2. Io non adoro ciò che voi adorate;
3. voi non adorate ciò che io adoro.
4. Io non debbo adorare ciò che voi adorate;
5. voi non dovete adorare ciò che io adoro.
6. A voi la vostra religione, a me la mia religione”.

Zilio-Grandi (2010)
1. Di’: “Miscredenti!
2. Io non adoro quel che voi adorate
3. e voi non adorate quel che adoro,
4. e io non adorerò quel che adorate
5. e voi non adorerete quel che adoro.
6. A voi la religione vostra, a me la mia”.

Othman (2018)
1. Dici: “O miscredenti, 
2. non adorerò ciò che adorate,
3. né voi adorate Colui che adoro.
4. né io adoro ciò che voi avete adorato,
5. né voi adorate Colui che adoro:
6. a voi la vostra religione e a me la mia religione”.

Analisi delle traduzioni italiane

Tutte le traduzioni analizzate, a esclusione di Piccardo e di Othman, 
cercano di riprodurre in italiano una forma di alternanza basata sull’op-
posizione fra le coppie di versetti 2–3 e 4–5, in un certo senso anche 



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 121

coerentemente con la struttura stessa del testo arabo, caratterizzata ef-
fettivamente da due composizioni speculari, come si è visto.

Bonelli e Bausani ricorrono esplicitamente a due verbi diversi per 
tradurre le otto occorrenze (adorare/servire–adorare/venerare), nel 
tentativo di evitare un’eccessiva ripetitività in italiano e, probabilmen-
te, per introdurre una differenziazione tra la prima e la seconda coppia 
di versetti, sacrificando però il significato profondo del testo arabo e il 
valore dell’alternanza tra forme nominali e verbali della stessa radice.

Inoltre, la traduzione di Bonelli risulta poco fluida sia sul piano 
musicale sia su quello grafico a causa dell’uso del corsivo, forse utile sul 
piano didascalico, ma certamente disturbante sul piano della godibilità 
linguistica immediata, mentre la versione di Bausani ha sicuramente 
il pregio di una straordinaria musicalità che la rende estremamente 
godibile e quasi ipnotica in italiano, pur omettendo tutti gli elementi 
evidenziati nell’analisi semantica.

Piccardo e Othman traducono il testo arabo in maniera letterale 
cercando di mantenere una devota aderenza al testo rivelato e fornen-
do senza dubbio uno strumento utile per la comprensione del signi-
ficato profondo del testo stesso. Molto interessante, e perfettamente 
legittima sul piano linguistico, la scelta di Othman di tradurre l’arabo 
mā con l’italiano “ciò” quando il pronome è riferito agli idoli, e con 
l’italiano “Colui” quando è invece riferito a Dio. Sul piano fonetico e 
musicale, entrambe le traduzioni risultano un po’ macchinose e poco 
naturali in italiano, almeno a parer di chi scrive, ma va anche detto che 
tale aspetto non rientrava, con ogni probabilità, tra le priorità dei due 
traduttori.

Appare difficilmente giustificabile, invece, la scelta di Moreno, 
Mandel Khan e Zilio-Grandi di introdurre un elemento accessorio nel-
la seconda coppia di versetti (il verbo servile in Mandel Khan e il futuro 
in Moreno e Zilio-Grandi). Nel caso di Moreno e Zilio-Grandi, poi, la 
scelta risulta ancor più problematica poiché finisce per tradire il senso 
più profondo della sura non solo in relazione all’alternanza fra forme 
verbali e nominali, ma anche per quanto riguarda l’uso dei tempi ver-
bali, rendendo la condizione dei negatori più completa anche sul piano 
temporale, e di fatto perfettamente assimilabile a quella del profeta.



R. Villano

PaOP 3 (2025)122

4. Conclusioni provvisorie

Chiamiamo provvisorie le conclusioni a cui si è giunti poiché sono 
ricavate da un campione molto esiguo di versetti, e per di più in rela-
zione a una singola, specifica caratteristica della lingua araba. Gli esiti 
non possono esser certo rappresentativi di un’intera traduzione, ma 
consentono già di identificare alcune tendenze.

La traduzione di Bausani si distingue per la musicalità e la forza 
evocativa che la rendono sorprendentemente efficace anche nell’esigui-
tà del campione analizzato: l’effetto ipnotico prodotto dalla recitazione 
delle due coppie di versetti centrali di Q 109 (2–5) è, a giudizio di chi 
scrive, impressionante. In riferimento a Q 1, invece, la sua soluzione 
non risulta particolarmente originale.

Le traduzioni confessionali di Piccardo e Othman si distinguono 
per una strenua adesione alla lettera del testo rivelato, come era preve-
dibile, anche se la versione di Othman risulta, a giudizio di chi scrive, 
leggermente meno macchinosa. Sorprendentemente, mentre nel caso 
di Q 109 tale adesione si traduce in una fedeltà al dato semantico, nel 
caso di Q 1 nessuno dei due traduttori sembra prendere minimamente 
in considerazione la problematica relativa alla derivazione della coppia 
di termini dalla stessa radice – o base lessicale, in riferimento all’italia-
no –, questione su cui si erano già arrovellati persino i traduttori latini 
e cristiani del Corano.

La traduzione di Mandel Khan non condivide nessuna delle ten-
denze delle altre traduzioni confessionali e si distingue per l’erudizione 
e la raffinatezza nella scelta della coppia di termini con cui tradurre la 
coppia di nomi di Dio in Q 1, forse mutuata proprio dalla soluzione 
latina di Marracci, anche se la somiglianza con la soluzione di Leo Afri-
canus e di Marco da Toledo è sorprendente. In riferimento a Q 109, 
invece, la sua resa non presenta elementi di particolare originalità.

Le traduzioni di Bonelli, Moreno e Zilio-Grandi, pur muovendo 
da premesse molto diverse, si rivelano nel complesso poco originali e 
prive di soluzioni realmente efficaci rispetto alle specifiche problema-
tiche sollevate. Nel caso di Q 109, inoltre, la resa proposta da Moreno 
e Zilio-Grandi finisce addirittura per alterare il senso stesso della sura, 
ricorrendo a un espediente che non offre un risultato apprezzabile sul 
piano della musicalità e appare tutto sommato ingiustificato.

Come già detto, è evidente che i dati ricavati da un campione tanto 
esiguo non possono in alcun modo essere considerati rappresentativi 
di un intero volume. È tuttavia interessante osservare come, escluse le 



Nota sul Corano e la traducibilità: studio comparativo su sette traduzioni italiane

PaOP 3 (2025) 123

due traduzioni propriamente confessionali (Piccardo e Othman), tutti 
gli altri traduttori ignorino completamente l’alternanza fra forme ver-
bali e nominali, così come la variazione aspettuale nelle forme verbali 
di Q 109, concentrandosi invece unicamente sulla struttura a coppie 
dei versetti centrali e sulla pretesa musicalità della sura, e confermando, 
in un certo senso, l’impressione che il Corano non sia altro che un vero 
e proprio guazzabuglio (farrago), anche sul piano linguistico, lessicale 
e morfologico.

raoul.villano@uniroma3.it
Dipartimento di Lingue, Letterature e Culture Straniere

Università Roma Tre
via Ostiense, 236 – 00146 Roma, Italia


